
19

Alfraganus 
xalqaro ilmiy jurnali1 (6) 2024 

Bo`tayev Sardor
Alfraganus universiteti Ijtimoiy-fanlar 
kafedrasi dinshunoslik fani o'qituvchisi
ORCID: 0009-0007-5486-134X
E-mail:sardorunbutayevun@gmail.com

KALOM ILMINING YIRIK 
NAMOYANDASI 
SA'DUDDIN TAFTAZONIYNING 
FALSAFIY QARASHLARI



20

1 (6) 2024 
Alfraganus 
xalqaro ilmiy jurnali

Annotatsiya.  Taftazoniy Muhammad ibn Umar Sa’duddin (1322-1392) – qomusiy olim, kalom ilmining yirik 
namoyandasi, uning falsafiy, gnoseologik, mantiqiy muammolarini tadqiq qilishga muhim hissa qo‘shgan mutafakkir. 
U yaratgan kitoblar Islom ilohiyotini tizimlangan shaklga keltirib, ommalashtrishga va o‘qitishga mo‘ljallangan bo‘lib, 
keyinchalik bir necha asrlar davomida ko‘pchilik madrasalarda darslik va o‘quv qo‘llanmalari sifatida foydalanilgan. 
Buning asosiy sababi allomaning yoritiladigan muammo va masalalarga keng ko‘lamli, xolisona nuqtai nazardan 
yondasha bilishi, bag‘rikeng, betoqatlikka o‘rin qoldirmaydigan, boshqalarning fikr-mulohazalarini sinchiklab ko‘rib 
chiqish va beg‘araz baholashga qodir ekanligi bilan izohlanib, bu olimlar tomonidan keng tan olingan. Shijoatkor olim 
Taftazoniy o‘z davrining murakkab va qaltis falsafiy masalalari bilan shug‘ullanganligini qayd etish lozimdir.

Аннотация. Тафтазани Мухаммад ибн Умар Саадиддин (1322-1392) — энциклопедист, крупный предста-
витель науки о слове, мыслитель, внесший значительный вклад в исследование ее философских, эпистемоло-
гических и логических проблем. Созданные им книги предназначались для популяризации и образования, 
приведения исламского богословия в систематизированную форму и на протяжении нескольких столетий 
использовались в качестве учебников и учебных пособий во многих медресе. Основная причина этого в том, 
что ученые умеют подходить к освещаемым проблемам и вопросам с широкомасштабной, объективной точки 
зрения, толерантны, не оставляют места нетерпению, умеют внимательно учитывать и беспристрастно оцени-
вать мнения других. признан Следует отметить, что Тафтазани, амбициозный ученый, занимался сложными и 
изменчивыми религиозно-философскими проблемами своего времени.

Annotation. Taftazani Muhammad ibn Umar Sa’diddin (1322-1392) is an encyclopedist, a great representative of the 
science of the word, a thinker who made a significant contribution to the research of its philosophical, epistemological, 
and logical problems. The books he created were intended for popularization and education, bringing the Islamic 
theology into a systematic form, and were used as textbooks and training manuals in many madrasahs for several 
centuries. The main reason for this is that scholars can approach the problems and issues covered from a wide-scale, 
objective point of view, are tolerant, leave no room for impatience, and are able to carefully consider and impartially 
evaluate the opinions of others. widely recognized by It should be noted that Taftazani, an ambitious scientist, dealt 
with complex and volatile religious and philosophical issues of his time.

Kalit so`zlar: Taftazoniy, gnoseologik, Niso, kalom, mantiq, aqoid, daqiq al-kalom, “Bilimning sabablari”.

KIRISH
Taftazoniy Muhammad ibn Umar 

Sa’duddin (1322-1392) – qomusiy olim, 
kalom ilmining yirik namoyandasi, 
uning falsafiy, gnoseologik, mantiqiy 
muammolarini tadqiq qilishga muhim 
hissa qo‘shgan mutafakkir. U yaratgan 
kitoblar Islom ilohiyotini tizimlangan 
shaklga keltirib, ommalashtrishga 
va o‘qitishga mo‘ljallangan bo‘lib, 
keyinchalik bir necha asrlar davomida 
ko‘pchilik madrasalarda darslik va o‘quv 
qo‘llanmalari sifatida foydalanilgan. 
Buning asosiy sababi allomaning 
yoritiladigan muammo va masalalarga 
keng ko‘lamli, xolisona nuqtai 
nazardan yondasha bilishi, bag‘rikeng,  
betoqatlikka o‘rin qol-dirmaydigan, 
boshqalarning fikr-mulohazalarini 
sinchiklab ko‘rib chiqish va beg‘araz 
baholashga qodir ekanligi bilan 
izohlanib, bu olimlar tomonidan keng 
tan olingan. Shijoatkor olim Taftazoniy 
o‘z davrining murakkab va qaltis falsafiy 
masalalari bilan shug‘ullanishdan ham 
qaytmagan.

Taftazoniy 722 hijriy (1322 
milodiy) yilning safar oyida hozirgi 
Ashxabod shahri yaqinidagi Niso 
muzofotining Taftazon qishlog‘ida 
tug‘ilgan. Yoshligidayoq katta qobiliyat 
namoyan etgan Taftazoniy o‘sha 
davrning mashhur olimlari Iljiy va 
Qutbiddin Taxtoniydan bir necha fanlar 
bo‘yicha dars olib, ularni shunchalik 

egalladiki, o‘zining yigitlik davridayoq 
yozilgan birinchi kitobi orqali olimlar 
o‘rtasida keng tanildi va o‘zi dars bera 
boshladi. Keyinchalik olim qariyb 30 yil 
mobaynida Movarounnahr va Xuroson 
madrasalarida qator ilohiy va falsafiy 
fanlardan dars berdi va ular sohasida 
samarali ijod olib bordi. Shu bilan birga 
u bir necha mashhur mutafakkirlar 
asarlariga sharhlar yozganligi ma’lum. 
Turli mamlakat va mintaqalardan 
taniqli olim va hunarmandlarni to‘play 
boshlagan Amir Temurning taklifi 
bo‘yicha keng shuhrat qozongan 
Taftazoniy ham Samarqandga kelib, 
ilmiy ijodining yangi samarali davrini 
boshladi. U qator olimlar o‘rtasidagi 
munozaralarda faol qatnashdi, xususan, 
uning mashhur mutafakkir Mir Sayyid 
Sharif Jurjoniy bilan olib borgan bahslari 
katta qiziqish uyg‘otgan. Taftazoniy 
umrining oxirigacha Samarqandda 
yashab, shu shaharda 1392 yilda vafot 
etgan.

Taftazoniyning ilmiy merosi juda 
keng va ko‘p qirrali bo‘lib, o‘zida islom 
falsafasi, kalom, mantiq, she’riyat, 
arab tili, geometriya va boshqa qator 
fanlar bo‘yicha asarlarni qamrab oladi. 
Taftazoniy qirqdan ortiq kitob yozganligi 
ma’lum. Uning saqlanib qolgan hamda 
alohida ahamiyat kasb etgan eng muhim 
va yirik asarlaridan quyidagilarni 
ko‘rsatish mumkin: “Tahzib al-mantiq 
va-l-kalom” (“Mantiq va kalomga sayqal 

berish”), bizgacha Jaloliddin Davoniy 
va Kurdistoniylarning sharhlari orqali 
yetib kelgan; “Maqosid fi ilm al-kalom” 
yoki “Maqosid at-tolibin fi usul ad-
din” (“Din asoslarini izlovchilarning 
maqsadlari”). Bulardan tashqari, “al-
Mutavvol” (“Keng talqin”), “Muxtasar 
al-maoni” (“Qisqacha ma’nolar”), “al-
Irshod al-Hodiy” (“Yo‘l boshlovchi 
rahbar”) asarlari ma’lum. Uning “Sharh 
al-maqosid” (“Maqsadlar sharhi”) asari 
Qur’on bo‘yicha o‘sha davrning haqiqiy 
qomusi ekanligini zamonaviy olimlar tan 
olmoqda. Ushbu asarlaridan tashqari, 
uning o‘zidan oldin o‘tgan mutafakkirlar 
kitoblariga yozgan sharh va hoshiyalari 
yetib kelgan. Ulardan eng mashhuri 
Najmiddin Nasafiyning “Aqoid” asari 
sharhiga bag‘ishlangan “Sharh al-
aqoid al-nasafiya” bo‘lib, mazkur sharh 
shorihning o‘z qarashlarini keng qamrab 
olgan va keyinchalik besh asr davomida 
islom ilohiyoti bo‘yicha me’yoriy 
darsliklardan biri sifatida xizmat qilgan.

XIII asr oxiri – XIV asr birinchi yar-
mida yashagan Kotibiyning mantiqqa 
oid “ash-Shamsiya” risolasiga yozilgan 
“as-Sa’diya” nomli sharh ham mazkur 
turkumga kiradi. Samarqandda saqla-
nayotgan va qadimgi yunon olimi 
Yevklidning parallel to‘g‘ri chiziqlar 
haqidagi postulatini isbotlashga bag‘ish-
langan “Risola fi zavoye al-musallas” 
(“Uchburchakning burchaklari 
haqida risola”) asari allomaning ilmiy   



21

Alfraganus 
xalqaro ilmiy jurnali1 (6) 2024 

qiziqishlari doirasi naqadar kengligidan 
dalolat beradi. O‘z navbatida, 
Taftazoniyning bir necha asarlariga 
keyingi yirik olimlar tomonidan 
ko‘pgina sharhlar yozilganligi ma’lum. 
Allomaning kalom muammolarini 
yoritishga bag‘ishlangan asarlari boy 
falsafiy mazmunga ega bo‘lib, o‘z 
davrida falsafa sohasida ham muhim 
ahamiyat kasb etgan. Taftazoniy ularda 
ko‘tarilgan muammolarni batafsil va 
chuqur yoritishga, qator masalalar 
bo‘yicha, jumladan, falsafiy nuqtai 
nazardan o‘zining yangi talqinini 
berishga harakat qilgan.

ADABIYOTLAR TAHLILI VA 
METODOLOGIYA

Sa’duddin Taftazoniy qirqdan ortiq 
asar yozgan . Jumladan, allomaning 
ilmiy faoliyatida yurtimizdan chiqqan 
yetuk olimlarning qimmatli asarlariga 
sharhlar bitish ham yetakchi o‘rin 
egallaydi. U Abu Hafs Nasafiyning 
“Aqoid an-Nasafiy”, Mahmud 
Zamaxshariyning “Tafsir al-kashshof” 
va “Navobig‘ al-kalim” nomli asarlariga 
mufassal sharh va hoshiyalar yozgan. 
Olim tafsir, fiqh, kalom, nahv, balog‘at va 
mantiq kabi sohalarni puxta o‘zlashtirib, 
shu sohalarda ko‘plab kitoblar tasnif 
qilgan. Zero, u o‘n olti yoshidayoq 
“Sharh at-tasrif al-iziy” nomli asarni 
yozib tugatgan[10]. Ma’lumotlarga 
qaraganda, uning ilmiy-ma’naviy 
merosiga tegishli asarlar qirqdan ortiq. 
Ulardan mashhurlari: 

Kalom ilmiga oid:
1.  Kitob al-maqosid.
2. “Al-Maqosid fi ilm al-kalom” 

(Sharh al-maqosid) yoki Sharh ash-
sharh.

3.  “Sharh al-aqoid an-nasafiya.”
4.  “Ar-Radd ala Zindiqa Ibn 

Arabiy.”
Usul al-fiqh ilmiga oid:
1.  “Talvih fi kashf haqoiq at-

tanqih.”
2. “Sharh al-muxtasar alo kitob 

muntaho as-savol val-amal fi ilmay al-
usul val-jadal.”

3.  “Ni’am as-savobig‘ fi sharh al-
kalim an-navobig‘.”

Fiqh ilmiga oid:
1.  “Fatovo al-hanafiya.”
2.  “Sharh faroiz as-Sirojiya.”
3. “Al-Miftoh fi furu’ al-fiqh ash-

Shofiiy.”
4. “Ixtisor sharhi talxis al-jome’ al-

kabir.”
5. “Sharh fiqh al-Kaydoniy.”
6.  “Kitob al-ihzor.”
Hadis ilmiga oid:
1.  “Arba’un fi al-hadis.”

2.  Risolat al-ikroh.
Tafsir ilmiga oid:
1. Alloma Mahmud Zamaxshariy-

ning “Tafsir al-kashshof” tafsiriga 
yozilgan hoshiya “Talxis al-kashshof”.

2.  “Kashf al-asror va iddat al-abror 
fi tafsir al-Qur’on.”

Nahv ilmi (arab tili grammatikasi)
ga oid:

1.  “Sharh at-tasrif al-izziy.”
2.  “Irshod al-Hodiy.”
3.  Sa’diyning “Bo‘ston” nomi bilan 

mashhur devonining turkiy tildagi 
nasriy tarjimasi.

Balog‘at ilmiga oid:
1.  “Sharh al-mutavval” yoki “Sharh 

at-talxis al-mutavval”. “Damashqning 
Voizi” nomi bilan mashhur bo‘lgan 
Shayx Jaloliddin ibn Abdurrahmon 
Qazviniy Shofi’iyning “Talxis al-miftoh 
fi-l-ma’oniy val-bayon” asariga yozilgan 
sharh.

2.  “Muxtasar al-ma’oniy.” Bu sharh 
“Sharh at-tasrif al-iziy” asariga bitilgan 
ikkinchi mashhur sharhining nomi 
bo‘lib, u yana “Muxtasar sharh Talxis al-
miftoh” ismi bilan ham ma’lumdir. 

3.  “Sharh kitob al-Miftoh.” Ushbu 
asar Alloma Sirojiddin Abu Ya’qub Yusuf 
ibn Abu Bakr Sakkokiyning “Kitob al-
miftoh” risolasiga yozilgan sharhdir.

4.  “Sharh al-qism as-solis min al-
miftoh.”

Mantiq ilmiga oid:
1.  “Tahzib al-mantiq val-kalom.”
2.  “Sharh ar-risola ash-shamsiya.”
Arifmetika va geometriyaga oid:
1.  “Sharh ar-risola ash-shamsiya fi-

l-hisob.”
2.  “Risola fi zavoiy al-musallas.”
3.  “Tasoviya az-zavoya.”
Taftazoniy yashagan davrning 

uning ijodiga bevosita ta’sir qilgan tarixiy-
ma’naviy omillaridan biri shun-dan 
iboratki, o‘sha vaqtda islomda mantiqiy 
dalillarga tayanib diniy ta’limotni 
asoslashga harakat qiluvchi nazariy 
ilohiyot – kalom uning nazariy, xususan, 
falsafiy, mantiqiy muammolari bilan 
davr imkoniyatlari doirasida kengroq va 
chuqurroq shug‘ullanishni taqozo etgan. 
Taftazoniy ta’kidlashicha, o‘z vaqtida 
kalomning ayrim vakillari tufayli, 
ayniqsa, mo’taziliylar va shu bilan birga 
falsafaning turli oqimlarining faoliyati 
bilan bog‘liq davrlarda islom dinini talqin 
qilishda rasionalistik yondashuvning 
maqomi ancha mustahkamlangan edi. 
Keyinchalik davlatning himoyasiga 
tushgan ash’ariylar ta’sirida falsafaning 
kalomdagi ahamiyati ancha pasaygan 
bo‘lib, asosan, XIII asrga kelib kalom 
sharqiy peripatetizm, ya’ni Ibn 
Sino yaratgan falsafiy maktab bilan 

yaqinlasha boshladi. Taftazoniyning 
yaqin zamondoshi Ibn Xaldunning 
fikricha, so‘nggi mutakallimlar davrida 
“kalom masalalari va falsafa masalalari 
shunchalik qorishib ketganki, hatto bu 
fanlarni bir biridan ajratish qiyin edi”. 
Ibn Xaldun Misrda “keng tanilgan 
Sa’diddin Taftazoniy”ning turli fan-
lar haqidagi ko‘pgina kitoblarini 
ko‘rganini yoza turib, ularning bir 
qismi kalomga bag‘ishlanganligini 
ta’kidlaydi va quyidagi xulosaga keladi: 
“Ularning mazmuni olimning falsafiy 
fanlarda bilimdon bo‘lganligi va aql 
muammosi bilan bog‘liq bo‘lgan qolgan 
boshqa fanlarda ham ancha ilgarilab 
ketganligidan dalolat beradi”.

Ko‘rinib turibdiki, Sa’duddin 
Taftazoniy deyarli barcha fan sohalariga 
oid qimmatli asarlar yozib qoldirgan. 
Ularning har biri necha-necha ilmiy 
tadqiqotlarga asos bo‘lib xizmat qiladi. 
Shuningdek, alloma asarlaridan XIV-
XVI asrning ikkinchi yarmigacha 
Movarounnahr va uning atrofidagi 
madrasalarda o‘quv qo‘llanmasi sifatida 
foydalanilganligi ham buni yana bir 
marta isbotlaydi.

NATIJALAR
Taftazoniy Nasafiy qatori bilish 

jarayonining uchta “sababini”, ya’ni 
manba, vositasini tahlil etadi. Ularning 
yangi tomonlarini ochib beradi va 
chuqurlashtiradi. Ushbu “sabablar 
quyidagilardir: 1. Sog‘lom hislar; 2. 
To‘g‘ri xabar; 3. Aql. Bilish manbalarini 
ta’riflashda Taftazoniy alohida e’tiborni 
hissi-yotga qaratadi. Sog‘lom hisslarni 
beshta sezgi tashkil etadi, u ham bo‘lsa 
eshitish, ko‘rish, hid bilish, ta’m bilish va 
badan sezgisi.

Birinchi manba orqali alohida va 
xususiy xislatga ega va jarayonlar idrok 
etiladi va xulosalar chiqarish uchun 
zamin tayorlanadi. Ikkinchi manba 
bilish sub’yekti bilinadigan ob’yektdan 
tashqarida bo‘lib, uning to‘g‘risidagi 
bilimga xabar orqali erishadi, shuning 
uchun u to‘g‘ri va haqqoniy bo‘lishi 
kerak. Nasafiyning aqlga bergan 
ta’rifotiga qo‘shilib, Taftazoniy uni 
tasodifiy hollardan xoli bo‘lib, idrok 
etilgan ma’lumotlarni umumlashtiradi. 
Shu asosda zaruriy bilim maqomiga 
erishadi, deb baholaydi. Aql boshqa 
bilim manbalari ko‘magida hosil bo‘lgan 
hukm va muqaddimalarni ma’lum 
tizimga soladi va xulosalar chiqaradi. 
Olim manbalarning o‘zaro aloqadorlik 
va bog‘lanishda alohida e’tibor qaratib, 
ayniqsa, aql va hissiyot bir-biriga 
“yordam berishlari” ma’lum hollarda 
o‘ta muhim ahamiyat kasb etadi. Har 



22

1 (6) 2024 
Alfraganus 
xalqaro ilmiy jurnali

bir sezgi narsaning ma’lum tomonini 
his etishga moslangan bo‘ladi. Nafaqat 
ularning majmuasi ushbu narsaning 
umumiy yaxlit holini idrok etishi  mumkin 
va umuman bizni qurshab turgan tashqi 
va ichki voqelikni har tomonlama bilib 
olishga imkoniyat beradi. Taftazoniy 
hatto Alloh tomonidan in’om etilgan 
sezgilar majmuasining borligi zaruriy 
ravishda aql talablariga javob beradi, 
degan xulosaga bordi. Xulosa qilish 
mumkinki, bilimning haqqoniyligini bir 
necha omillar belgilaydi. Ulardan avvali 
va asosiysi hech qanday shubha ostiga 
solib bo‘lmaydigan Alloh tomonidan 
yuborilgan vahiy bo‘lsa, ikkinchidan 
esa, yuqorida ko‘rsatilgan “bilimning 
sabablarini” to‘g‘ri qo‘llash tashkil etadi.

To‘g‘ri xabar bilish jarayonida o‘ta 
muhim ahamiyatga ega. Shu bilan birga 
xabar yolg‘on, soxta bo‘lishi mumkin, 
albatta, bunday xabar haqqoniy bilimga 
olib kelmaydi. To‘g‘ri xabarning ikki xili 
bor. Birinchisi, mutavotir (ishonchli), 
ya’ni to‘g‘ri ma’lumotga ega va tildan 
tilga bevosita yetkaziladigan xabar. Bu 
xabarning manbai, yuzaga chiqqan joyi 
va mavzusi, ya’ni u tarixiy, ilmiy, boshqa 
mamlakatlarga bog‘liq ma’lumotlar va 
h.k. ko‘rinishlarda bo‘lishi mumkin. 
Taftazoniy aytishicha, shunday 
xabarlar, albatta, zaruriy ravishda bilim 
keltiradi. O‘z navbatida bu bilim zaruriy 
muqaddimalar orqali tabiatan zaruriyga 
aylanishi mumkin. Albatta, bu xildagi 
xabarning manbai turli insonlardan 
bo‘lishi mumkin. Shunday xabarga 
nisbatan ham o‘ta manmanlik, kibr-
havo va ularga o‘xshagan salbiy xislatlar 
qarshilikni keltirib chiqarishi mumkin.

To‘g‘ri xabarning ikkinchi turi 
ayon mo’jiza bilan kuzatilgan “xabari 
rasul” deb ataladi. Olloh tomonidan 
yuborilgan payg‘ambar Uning 
vahiyi orqali naql qilingan aqidalarni 
odamlarga yetkazishi kerak. Mo’jizadan 
esa, Nasafiy va Taftazoniylar yozi-
shicha, sodir etilgan voqeaning 
odatdan tashqariligini (g‘aroyibligini) 
va yuborilgan elchining xaqqoniyligini 
namoyan etish ko‘zlangan. Shunda 
bu xabar ziddiyatlarsiz, aqlga 
muvofiq kelishilgan holda isbotlanishi 
mumkin yoki o‘zicha ayon bo‘ladi. 
Ushbu jarayonning ishtrokchilari esa 
xabarlarni soxtalashtirmaslikka, bir-
biriga mos bo‘lishiga va o‘zaro muxolif 
bo‘lmasligiga rioya qilishlari kerak. 
Nasafiyning fikrini davom ettirib, Tafta-
zoniy bunday xabar istidloliy xabarni 
yuzaga chiqaribgina qolmasdan, uni 
tabiatan zaruriy xabarga aylantiradi, deb 
ta’kidlaydi.

MUHOKAMA
Borliq haqidagi qarashlar 

Taftazoniy falsafiy g‘oyalarining 
muhim tarkibiy qismi, ularning tizimli 
komponenti sifatida namoyan bo‘ladi, 
chunki u ob’yektiv voqelikni Alloh 
tomonidan ma’lum maqsad bilan 
yaratilgan mavjudot deb biladi. Ushbu 
ilohiy maqsadni anglashda va shu nuqtai 
nazardan islom ilohi-yotiga tegishli turli 
muammolarning yechimini izlashda 
Taftazoniy Umar Nasafiy qarashlarini 
umumlashtiradi, chuqurlashtiradi va 
rivojlantiradi. Avvalo, shuni ta’kidlash 
kerakki, mutakallim Nasafiy ontologik 
ta’limotining mohiyatini tashkil 
qiladigan quyidagi g‘oyalaridan kelib 
chiqadi: “Islomiy imon-e’tiqodiga ko‘ra, 
narsa-ashyoning borlig‘i real bo‘lib, ilm 
Alloh tomonidan berilgan buyuk ne’mat 
– aql vositasi va ko‘magida inson uni 
o‘zida har tomonlama aks ettiradi. Lekin 
shu bilan birga dinning asosiy aqidasi 
bo‘lgan Allohning borligi g‘aybga imon 
keltirish ekanligini aslo unutmaslik 
kerak. Mutakallimning uqtirishicha, 
ko‘z bilan ko‘rmagan, quloq bilan 
eshitmagan hodisalarni asl haqiqat deya 
qabul qilish ashyoviy olamni, koinotni 
har tomonlama komil ishonch bilan e’trof 
etishga aslo mone’lik qilmaydi, chunki 
inson zoti keyin yaratilgan. U (olam) 
behudaga yaratilmagan. Yaratilishdan 
aniq maqsad nazarda tutilganligi aniq. 
Bu ayon olam vositasida har qanday 
aql-farosatli inson Haqning yagona 
yaratuvchi hamda aql va hikmat sohibi 
ekanligidan xabardor bo‘lib boradi, 
solih imon-e’tiqodni shakllantiradi va 
unga doimo sodiq qolishni maqsad qilib 
qo‘yadi”. 

“Aqoid” asarida o‘zining ontologik 
qarashlarini bayon etishda Nasafiy 
islomiy imon-e’tiqodga asoslangan 
narsa-ashyolarning real borligini, 
ilm Alloh tomonidan berilgan buyuk 
ne’mat ekanligini, aql vositasi va 
ko‘magida inson uni o‘z bilimlarida 
har tomonlama aks ettirishini tan 
oladi. Shundan kelib chiqqan holda 
Taftazoniy borliqning, olamning realligi, 
haqiqiyligiga hech shubhalanmaydi. 
Nasafiyning “Narsalarning haqiqiy 
mohiyati real vujudga ega”,  degan 
xulosasi Taftazoniyning borliq 
haqidagi qarashlarining asosini tashkil 
etadi. Taftazoniy borliq va narsa 
tushunchalarining o‘zaro munosabatini 
aniqlaydi va chuqurlashtiradi. Olimning 
fikricha, narsaning real mavjudligi va 
mohiyati uning ayniyatligini ta’minlaydi, 
shuning uchun “narsa” tushunchasi 
“mavjud”, “subut” (real, haqiqiy 
vujudlik), “tahaqquq” (biron narsaning 

real mavjudligini tasdiqlash), “vujud”, 
“kavn” (vujudga kelish) tushunchalari 
bilan ma’nodosh degan muhim xulosaga 
keladi.  Ularning mazmun-ma’nosi esa 
aql, intuitsiya orqali fahmlanadi.

Taftazoniyning borliq haqidagi 
qarashlari, yuqorida qayd qilingandek, 
falsafaning, xususan, Ibn Sino 
g‘oyalarining XIII asrdan boshlab 
kalomdagi ba’zi bir oqimlariga ta’siri 
oshganligini yaqqol tasdiqlaydi. 
Xususan, mutakallim o‘zining asarlarida 
ifoda etgan fikriga ko‘ra, borliq ikki xil 
shaklda namoyan bo‘ladi: birinchisi, 
vojib ul-vujud, ikkinchisi esa, mumkin 
ul-vujud. Birinchisi zaruriy va muqarrar 
bo‘lib, uning borligi boshqa biron 
narsa bilan belgilanmaydi, U yaratadi, 
lekin yaratilgan emas. Ikkinchisi esa 
yaratilgan bo‘lib, vujudga kelishi 
uchun o‘zidan tashqari boshqa 
narsaga muhtoj. Bu olamdir. Uni Alloh 
tomonidan yaratilgan narsalar tashkil 
etadi va o‘z navbatida, substansiyalar 
(javhar) va aksidensiyalar (araz)ga 
ega. Arazlarning majmuasi narsaning 
aniqligi va barqarorligini ta’minlaydi. 
Alohida ta’kidlash kerakki, Nasafiyning 
“Aqoid” asarida vojib ul vujud va 
mumkin al vujud tushunchalari tilga 
olinmagan bo‘lib, bularni, nazarimizda, 
Taftazoniyning o‘zining qarashlarini 
belgilaydigan va Nasafiy qarashlariga 
nisbatan kiritilgan yangilik deb hisoblash 
mumkin. Bu xulosa muhim ahamiyatga 
ega, chunki ko‘pchilik mutakallimlar, 
xususan, ash’ariylar Forobiy va Ibn 
Sinoning vojib ul-vujud va mumkin al-
vujud tushunchalariga keskin qarshi 
chiqqanligi ma’lum. Ularning nazarida 
ular sabab-oqibat munosabatlarining 
real mavjudligini tan olishga olib keladi.

Alohida ta’kidlash kerakki, 
Taftazoniy Ibn Sino ta’limotidagi “vojib 
al-vujud bi g‘ayri hi” (“boshqa narsa 
tufayli zaruriy bo‘lgan vujud”) tu-
shunchasini qabul qilmaydi, chunki u 
olamning yaratilganligini tan olish bilan 
birga, uning abadiyligini isbotlash uchun 
qo‘llanilgan va ko‘pchilik ilohiyotchilar 
tomonidan tanqid qilingan. Bu, albatta, 
Taftazoniy qarashlariga ham zid keladi.

XULOSA
Taftazoniyning ilmiy merosi 

Yaqin va O‘rta Sharq xalqlari ijtimoiy-
siyosiy tafakkuri tarixida munosib 
o‘rin tutgan qadimgi yunon faylasuf va 
mantiqshunoslari maktabiga mansubdir. 
Ammo eramizdan oldingi ilmiy 
yutuqlar bilan chegaralanmasdan, sharq 
Uyg‘onish davri yuksakliklaridan turib 
uni rivojlantirilganligi va yangi g‘oyalar 
bilan boyitilganligi diqqatga sazovordir. 



23

Alfraganus 
xalqaro ilmiy jurnali1 (6) 2024 

Taftazoniy Temur davridagi Samarqand 
ilmiy muhitida o‘sha zamon olimlari bilan 
birgalikda samarali ijod etib, keyinchalik 
muhim ahamiyat kasb etgan Ulug‘bek 
maktabining vujudga kelishiga zamin 
hozirlagan mutafakkirlardan biri bo‘lib 
tarixda qoldi. U islom falsafasi bo‘lgan 
kalomga mantiqiy xulosalarni tadbiq 
etib, uni kuchaytirdi va ilohiyotning 
ham jozibali fan sifatida rivojlanishiga 
katta hissa qo‘shdi. Uning asarlarining 
ilmiy qimmati hozirda ham o‘z kuchini 
yo‘qotgani yo‘q. Taftazoniyning ilmiy 
merosini o‘rganish tafakkurimiz 
tarixining zarhal sahifalarini boyitish 
imkonini beradi. Inson aqli o‘zining 
bilim orttirish vazifasini amalga oshi-
rish jarayonida hukm va qiyosga 

asoslanishi, ayniqsa, muhim ahamiyat 
kasb etadi, chunki ularning asosiy 
xususiyati ma’lum bilimdan noma’lum 
bilimga o‘tishni ta’minlash bilan bog‘liq. 
Taftazoniyning asarlarida ushbu 
hol belgilaydigan mazkur mantiqiy 
shakllarining mazmuniy xislatlaridan 
tashqari, ularning tizimli xususiyalari, 
tarkiblarini tekshirish muhim o‘rin 
egallaydi. Masalan, uning hukmlar 
nazariyasini tahlil qilishda musulmon 
mantiqshunoslarning qadimgi yunon 
olimlariga qaraganda shartli hukmlarga 
jiddiy e’tibor berish an’analarini davom 
ettirishi va o‘ziga xos yangi fikrlarni 
qo‘shishi katta ahamiyaga ega. Shunga 
o‘xshash holatlarni boshqa qator 
muammolarni bayon qilishida ham 

uchratish mumkin. Taftazoniy mantiqiy 
merosining ba’zi tadqiqotchilari 
ko‘rsatgandek, ko‘pchilik oldingi G’arb 
va Sharq mantiqshunoslaridan farqli 
o‘laroq, qiyosning to‘rtta shaklini ajrata 
olgan. Alohida ta’kidlash lozimki, u 
Ibn Sino va boshqa olimlar ketidan 
induksiyaning ahamiyatini ko‘tarishga 
ham munosib hissa qo‘shdi. Albatta, 
Taftazoniyning mantiq tizimini tahlil 
qilish jarayonida hamma ko‘targan va 
yoritgan muammolarini ko‘rib chiqish 
va baholash qiyin, lekin uning eng 
muhim yutuqlaridan birini tashkil 
qiladigan, ya’ni mantiqiy fikr voqelikka 
javob beradigan, mazmunan va shaklan 
to‘g‘ri bo‘lishi shart, degan xulosasini 
tilga olmasdan iloji yo‘q.

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR RO’YXATI:

1.  Sa’duddin Taftazoniy. Sharh al-Maqosid. Istanbul – 2006. – B.22.
2.  Abdulhakim Shariy Jozhani. Marginani and his followers. - Toshkent. Tashkent Islom Universiteti, 2000. – B.4.
3.  Sa’duddin Taftazoniy. Sharh al-aqoid an-nasafiya. Maktabat al-Furqon. Istanbul – 2005. – B.18.
4.  Acıkgench, Alparslan, “Islom bilimlari nazariyasi”, Islomga kirish, Asosiy mavzularga yangi.  Anqara – 2004. – B.27.
5.  Sükrü Özen “Teftâzânî Maddesi”. DĠA, XL. Istanbul – 2000. – P.30.
6.  Ismet Parmaksızoğlu, “Teftâzânî Maddesi”, Türk Ansiklopedisi. XXVIII. Ankara – 1980. – P.9.
7.  Acıkgench, Alparslan, “Islom bilimlari nazariyasi”. Islomga kirish. Asosiy mavzularga yangi.  Anqara – 2004. – B. 27.
8.  Sa’duddin Taftazoniyning balog‘at faniga oid “al-Mutavval” asari Kanstantinoplda Jurjoniy hoshiyasi bilan 1260/1844, 1265/1849 

va 1289/1872 yillarda nashr qilingan.




