
Alfraganus
xalqaro ilmiy jurnali

120

ÖZBEKLER TEKKESİ VE TÜRK MUSİKİSİ

Süleyman Erguner
neyzen, prof. Dr.,
İstanbul Sabahattin Zaim Üniversitesi
ORCİD: 0009-0008-3457-392X
E-mail: suleymanerguner@gmail.com

ÖZET: ‘Özbekler Tekkesi’ denilince üç konu akla gelmektedir. Birincisi, Orta
Asya’dan ve özellikle Özbekistan’dan gelen hacı adaylarının konakladığı tekke, ikincisi
Türk milletinin ‘İstiklal Savaşı’ndaki önemi, üçüncüsü ise Türk milletinin kültür ve
sanatına olan katkısıdır. Esas olarak vatan için çok önemli iki değerin kalesidir. Bu kale,
özellikle İstanbul’un düşmanlarca işgal edilmesi sırasında dönemin şeyhi Atâ Efendi
komutasında canla başla savunulmuştur. Memleketi savunmaya gidecek eli silah
tutanlar, yazarlar Ankara’ya gitmek için öncelikle tekkeye gelip saklanırlar ve şeyhin,
dervişlerin yardımları ve dualarıyla buradan Anadolu’ya geçerlerdi. Cumhuriyetin
kuruluşundan sonra, Atatürk’ün takdir ettiği ŞeyhAtâ Efendi, tekkenin varlığını devam
ettirdi. Artık tüfeklerin yerini ney, tanbur gibi enstrümanlarımız almıştı. Tekke’de
yaşanan korku dolu anların yerine sakinlik, musikinin hazzı hakim olmuş; dönemin
üstadları ‘Kutb-i nâyi’, bestekâr Süleyman Erguner, ‘Kutb-i Nâyi’ Ulvi Erguner’in ney
taksimleri, Udi Cahid Gözkan, Hafız Hulusi Gökmenli, Hüseyin Sebilci, Cevdet
Soydanses’in icraları ve okudukları Kur’ân-ı Kerîmler kasideler, ilahiler, mevlid
bahirleri almıştı. Şeyh Atâ Efendi’den sonra tekke meclisi ve dervişanın başına kardeşi
Şeyh Necmeddin Efendi geçmiş ve tekkedeki tasavvufi coşku ve neş’e aynen ve
çoğalarak devam etmiştir. Tekke’nin aşçısı Şevket Usta’nın yaptığı Özbek Pilavı ile bu
neş’e doruğa çıkmıştır. Ebru Sanatı ve klasik, dîni-tasavvufî musikinin çok güzel icra
edildiği yer olan Özbekler Tekkesi, Şeyh Edhem Efendi’den sonra 1945–1972
yıllarında görkemli dönemini yaşamıştır. Şeyh Necmeddin Efendi (ö. 1971)’nin
özellikle ney ve musikiye olan sevgisinin bu devamlılıkta çok katkısı olmuştur.
Yaklaşık otuz yıl süren bu eşsiz sanat ve kardeşlik ortamı, her ne kadar fotoğraf
makinaları ile resmedilmiş, dönemin ilk ses kayıt cihazları ile kaydedilmiş olsa da
görsel ve işitsel olarak günümüz teknolojisinin imkanlarından yoksun kalmıştır. Ancak,
yapılan meşkler, taksimler, okunan dualar, Kuran-Kerîm kıraatları, mevlid-i şerîf,
kasideler, ilahiler tamamen olmasa da kısmen makara bantlara çoğunlukla bizzat Şeyh
Necmeddin Efendi tarafından kaydedilmiştir. Bu ses kayıtları, yaptığım çalışmayla
kaybolmaktan kurtulmuş ve günümüze ve hatta geleceğe miras kalmıştır. Bu
kayıtlardaki herşey saniyesine kadar ders niteliğindedir. Artık İSAR VAKFI’nın
himayesindeki restore edilmiş tekkede âdet üzere yapılan pilavlı, musikili toplantılarda
eski günleri hatırlarken eşi olmayan ses mirasını da dinleyebiliyoruz.
ANAHTAR KELIMELER: Özbekler Tekkesi, Erguner, Türk musikisi, İlahiler,

Ney.

Maxsus son | 1 (12)



Alfraganus
xalqaro ilmiy jurnali

121

O’ZBEKLER TAKYASİ VA TURKMUSİQASİ

Sulaymon Erguner
naychi, professor, Doktor,
Sabahattin Zaim nomidagi
İstanbul Universiteti

ANNOTATSIYA: O’zbeklar takyasi deyilganda uch xil tushunish mumkin:
birinchisi, O’rta Osiyo va xossatan O’zbekistondan hajga boraman deb kelganlar uchun
turar-joy, mehmonxona. Ikkinchisi, turk xalqining Istiqlolchilik urushi paytidagi muhim
joy. Uchinchisi, turk xalqining madaniyat va san’atiga hissa qo’shgan markaz. Yani, bu
joy vatan uchun o’ta muhim ikki qadriyat qal’asidir. Bu qal’a ayniqsa Istanbulda
dushman ishg’oli paytida Shayx Ato Afandi boshchiligida qattiq qo’riqlangan. Yurtni
asrash uchun qo’liga qurol olganlar, ziyoli qatlam Anqaraga ketish uchun oldin ushbu
takyada yashirinishar hamda shayx va darveshlarning yordamlari, duolari bilan
Onado’li tarafiga o’tib ketishardi. Mamlakat ozod bo’lib Respublika qurilgandan keyin
Otaturkning ham e’tiborini qozongan ShayxAto Afandi takya faoliyatini davom ettirdi.
Endi miltiqlar o’rnini nay, tanbur kabi cholg’u asboblar egalladi. Takyada bo’lib o’tgan
qo’rqinchli kunlar ortda qolib sokinlik hukm sura boshladi, musiqashunoslik rivojlandi.
O’z davrining ustozlari “Qutb-i Nay” va bastakor Sulaymon Erguner, “Qutb-i Nay”
Ulvi Ergunerning nay darslari, Udiy Johid Go’zkan, Hofiz Hulusiy Go’kmenli, Husayin
Sebilji, Javdat Soydanseslarning ijrolari va Qur’oni karim tilovatlari, qasidalar, diniy
maqomlar, mavlidlar o’qilgan. Shayx Ato Afandidan keyin takya ustozi ukasi Shayx
Najmiddin Afandi bo’lgan va takyadagi tasavvufiy muhit yana ham rivojlanib davom
etgan. Takyaning oshpazi Shavkat Usta tayyorlagan o’zbek palovi o’zgacha quvonch
ulashgan. Abru san’ati va mumtoz, diniy tasavvufiy musiqalarning eng yaxshi ijro
etilgan joy sifatida O’zbeklar takyasi Shayx Adham Afandidan keyin 1945–1972
yillarda eng ko’rkamli davrini boshidan kechirdi. Shayx Najmiddin Afandining (vaf.
1971) ayniqsa nay va musiqaga bo’lgan ishtiyoqi bu ko’rkamlikka hissa qo’shgan.
Taxminan 30 yil davom etgan beqiyos san’at va do’stona muhit osha davr
fotoapparatlari bilan suratga olingan, ilk magnitafonlar bilan ovoz yozib olingan bo’lsa-
da ko’rish va eshitish borasida kunimizdagi texnologiyalarning imkoniyatlari kabi
bo’lolmaydi. Shunday bo’lsa-da mashqlar, notalar, maqomlar, o’qilgan duolar, Qur’oni
karim tilovatlari, mavlid-i sharif, qasidalar, maqomlarni hammasini bo’lmasa ham
qisman Shayx Najmiddin Afandi kasettalarga yozib olgan. Bu ovoz qaydlari
harakatlarim natijasida saqlanib kelajakka meros qoldi. Bu qaydlardagi har narsa
soniyasigacha qadrlidir va bir dars maqomidadir. Endi ISAR vaqfining harakatlari bilan
ta’mirdan chiqqan takyada odat bo’yicha haligacha pishirilayotgan o’zbek palovi bilan
musiqiy yig’ilishlarda eski bu qaydlarni eshitishimiz mumkin.

KALIT SO‘ZLAR: Oʻzbeklar takyasi, Erguner, turk musiqasi, diniy maqomlar,
nay.

Maxsus son | 1 (12)



Alfraganus
xalqaro ilmiy jurnali

122

THE “UZBEKLAR TEKKESI”AND TURKISH MUSIC

Süleyman Erguner
piper, professor, Doctor,
Sabahattin Zaim Istanbul University

ABSTRACT: The term Uzbekler Lodge evokes three principal themes: first, a
refuge for pilgrims from Central Asia, particularly Uzbekistan, on their journey to
Mecca; second, the Turkish nation’s War of Independence; and third, its rich cultural
and artistic heritage. Fundamentally, this lodge stands as a fortress of two vital values
for the nation. During the occupation of Istanbul, it was valiantly defended under the
leadership of its sheikh, Atâ Efendi. Those prepared to defend the homeland would first
find sanctuary in the lodge before traveling to Anatolia, aided by the sheikh and his
dervishes, with their prayers and support. Following the establishment of the Republic,
SheikhAtâ Efendi, recognized and respected byAtatürk, preserved the lodge’s function.
Over time, however, weapons were replaced by musical instruments such as the ney and
tanbur. The lodge, once a site of turmoil, transformed into a haven of tranquility,
dominated by the pleasures of music. Renowned masters of the era, including ‘Kutb-i
Nâyi’ Süleyman Erguner, ‘Kutb-i Nâyi’ Ulvi Erguner, Udi Cahid Gözkan, Hafız Hulusi
Gökmenli, Hüseyin Sebilci, and Cevdet Soydanses, filled its halls with ney
improvisations, Quranic recitations, kasides, hymns, and mevlid verses. After Sheikh
Atâ Efendi, the leadership passed to his brother Sheikh Necmeddin Efendi, under whom
the lodge’s spiritual fervor flourished further. The famous Uzbek Pilav prepared by the
lodge’s cook, Şevket Usta, accompanied by aşure and tea, became staples of the lodge’s
joyous gatherings. As a hub of music and ebru art, the Uzbekler Lodge reached its
zenith during the tenure of Sheikh Edhem Efendi and especially between 1945 and 1972
under Sheikh Necmeddin Efendi. His passion for ney and music contributed
significantly to this vibrant era. Although this unparalleled environment of art and
brotherhood has been partially documented in photographs, the lack of modern
technological tools at the time limited its visual preservation. Nevertheless, many of the
lodge’s sessions, improvisations, prayers, Quranic recitations (Kurân-ı Kerîm), hymns
(Mevlid-i Şerîf) and kasides were recorded on reel-to-reel tapes, often by Sheikh
Necmeddin Efendi himself. Thankfully, these recordings have been saved from oblivion
through my research, ensuring their survival for future generations. These recordings,
detailed comprehensively in my previous article (Erguner 2023: 197–235), serve as
invaluable educational material. Now, while remembering the old days in the rice and
music meetings held in the restored tekke under the auspices of the ISAR
FOUNDATION, we can also listen to the unique sound heritage.

KEY WORDS: "Uzbeklar Tekkesi" (The Uzbeks Lodge), Erguner, Turkish
Music, Hymns, Ney.

Maxsus son | 1 (12)



Alfraganus
xalqaro ilmiy jurnali

123

Giriş
İstanbul’da Sultanahmet, Eyüp ve Üsküdar’da “Özbek” ya da “Buhara” adıyla üç

tekke kurulmuştur. Özbek tekkeleri, Türkistan’dan gelen ve sanat sahibi insanların
toplandığı; Çağatay ve Uygur dillerindeki ilahileri, özellikle de Ahmet Yesevi’nin
şiirlerini besteleriyle okudukları yerlerdir. Özbeklerde de Mevlevilerde ve
Bektaşilerdeki Ahîliktekine benzer bir teşkilatlanma söz konusudur1. Orta Asya’dan
yola çıkıp İstanbul üzerinden Mekke, Medine yahut Kudüs’e ulaşacak hacılar için yol
güzergâhında, kervansaraylar gibi konaklama imkânı sağlayan yapılardan biri de
tekkelerdi. Üsküdar, Sultantepe Özbekler Tekkesi, on sekizinci asırda İstanbul’da Orta
Asyalı ve Hintli Müslümanların hac yolu güzergâhı üzerinde kuruldu. Darphane
Eminliği ve MaraşValiliği yapmış olan Abdullah Paşa tarafından 1752–1753 yıllarında
inşa ettirilen Özbekler Tekkesi için 16 Ocak 1788’de el-Hac Halil Ağa ibn Ahmed
Efendi tarafından bir vakıf kurulmuş ve böylelikle tekke hukuki statüye kavuşmuştur.
Kuruluş vakfiyesine göre Özbekler Tekkesi bir Nakşibendi tekkesidir2. 18. yüzyılda,
diğer hacca gidenler gibi, Özbek hacı adayları da hacca gitmeden önce, İstanbul’u ve
Eyüp Sultan Hazretlerini ziyaret ederlermiş. Zamanın padişahı, bir Çamlıca gezisi
sırasında, Sultantepe’de Özbek çadırlarını görür ve ziyaret eder. Bu ziyaret sırasında
gördüğü ağırlamadan etkilenen padişah, Özbeklerin başındaki Nakşibendî şeyhine, her
yıl konakladıkları bu yere bir tekke yaptıracağına söz vermiş. Kurulan vakfın başına
Özbek şeyhi atanarak, tekkenin yapımına geçilmiştir. Tekkenin kesin olarak ne zaman
yapıldığı konusunda tam bir açıklık yoksa da, çeşitli kaynaklar ve İsmail
Ayvansarayî’nin Hadikatü’l-Cevâmî adlı eserine göre, zamanın Maraş Valisi Abdullah
Paşa (ö. 1755?) tarafından 1753 yılında yaptırıldığı bilinmektedir3. Özbekler
Tekkesi’nin son dönem önemli şahsiyetlerinden olan Nezih Uzel de, 1993 yılında
kaleme aldığı Dersaadetten İstanbul’a adlı kitabında, tahmini olarak tekkenin 200 yıl
önce yapıldığını (yaklaşık 1793 yılı) yazmıştır4. İlk başta küçük bir yapı (mescid) olan
zaviye, 1757–1758 yılında Çaprastlı Hasan Ağa adında bir hayır sahibinin desteğiyle,
mescidine ‘minber’ yerleştirilerek genişletilir5. Tekkenin ilk postnişini Şeyh Seyyid
Hacı Abdullah Efendi, tekkeyi Nakşibendiyye tarikatına vakfetmiştir. Özbekler
Tekkesi, Sultan III. Mustafa döneminde (1757–1774) Semerkandlı postnişin Şeyh
Seyyid Abdülekber tarafından genişletilmiştir. M. Baha Tanman, tekkenin 1844 yılında
Sultan Abdülmecid tarafından bugünkü şekliyle yeni baştan inşa edildiğini ve 1849’da
Buharalı Şeyh Mehmet Receb Efendi ile büyük oğlu ve halefi Şeyh Mehmed Sadık
Efendi’nin ruhlarına çeşme yaptırıldığını yazıyor. Tekke, SultanAbdülhamid tarafından
1893’te onarılıyor6. Buraya, 7 Eylül 1977’de Anıtlar Yüksek Kurulu kararıyla anıt
statüsü verilmiştir. 1983 Haziran’ında ailenin akrabası ve Türk-Amerikan Dostluk

5 Erkan Övüç, “Arşiv Belgeleri Işığında Özbekler Tekkesi Şeyhleri”, Sultantepe Özbekler Tekkesi, İSAR Yayınları, Mayıs
2023, s. 35.

3 M. Baha Tanman, “Özbekler Tekkesi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 34, 123-124.
2 İSAR Araştırma Vakfı, “Özbekler Tekkesi”, https://arastirma.isar.org.tr/ozbekler-tekkesi/

4 Nezih Uzel, Dersaadet’ten İstanbul’a, (İstanbul: İrfan Yayınları, 1993), 245.

1 Burak Çetinbaş, “İstanbul’da Özbek Tekkeleri Buhara Özbekler Tekkesi ve Haziresi”, Toplumsal Tarih, no: 159, Mart
2007, s. 73.

6 Tanman, “Özbekler Tekkesi”, 123.

Maxsus son | 1 (12)



Alfraganus
xalqaro ilmiy jurnali

124

Derneği Başkanı olan Ahmet Ertegün’ün desteğiyle tekkenin Selamlık dairesinde
(Edhem Özbekkangay ve ailesinin yaşadığı yer) tamir ve yenilik çalışmaları başladı,
çalışmaları Cengiz Bektaş yönetti. Ardından, mimar Melih Birsel, Harem dairesinde
restorasyona devam etti. Bakanlar Kurulu’nun 16.10.1996 tarih ve 96/8737 sayılı
Kararnamesi ile on yıl için Milli Eğitim Tarih Araştırma Vakfı’na tahsis edilmiştir.
Ancak, 2011’de Vakıflar Genel Müdürlüğü’nün müze oluşturma ve restorasyon
çalışması sırasında torun Edhem Özbekkangay’ın müze bekçisi olarak ailesiyle
oturmasına karar verilmiştir. Fakat, 9 Ekim 2011’de vuku bulan hırsızlık sonucunda
tüm çalışmalar durdurulmuştur. Halen, Selamlık’ta Özbenkangay Ailesi oturmaktadır.
Özbekler Tekkesi, Abdullah Tivnikli Vakfı’nın Araştırma Merkezi olarak ilmi,
akademik çalışmalara ev sahipliği yapmaktadır.

1753’te kuruluşundan 1971’de son şeyh Necmeddin Efendi’nin vefatına kadar
olan dönemde tekkede on yedi şeyh meşihatta bulunmuştur1. Dördüncü şeyh Hacı
Abdulgafur Efendi b. Mehmed Âlim’in postnişînliğinde 16 Ocak 1788’de Hacı Halil
Ağa b. Ahmed Efendi’nin maddi desteğiyle gerçekleşen vakfiyede tekkenin şimdiki
yapısına kavuştuğu ve bazı şartların yanında “dergahın şeyhinden başka
Maveraünnehir’de Özbek Vilayetinde Semerkand kasabasında Kalenderhane Mahallesi
ahalisinden bekâr (mücerred) olan fukarâ-yı Özbekiyye dervişânı menzilde sakin
olacak maddesi” yer almıştır2. Tekkenin şeyhlerini tarihsel akış içinde görelim3; kurucu
Şeyh Seyyid Abdülekber (ö. 1785); Şeyh Mehmed Efendi (21 Kasım 1787’den sonra);
Abdülmümin Efendi (kurucu şeyh kardeşi, ö. Eylül 1788’den sonra); Hacı Abdülgafur
Efendi, ö. Mart 1788’den sonra); Vâkıf Hacı Halil Ağa (ö.?); Seyyid Hacı Mehmed
Efendi (ö. 12 Ağustos 1790’dan sonra); Seyyid hacı Receb Efendi b. Mehmed
Semerkandî (ö.?); Şeyh Hacı Mehmed Seyyah-ı Semerkandî (ö. 22 Ocak 1792’den kısa
süre evvel); Şeyh Mehmed Receb Efendi (ö. 25 Kasım 1793’ten sonra); Şeyh Mehmed
Semerkandî (ö. 16 Ekim 1795’ten kısa süre evvel); Hacı Şeyh Nazar Semerkandî (ö. 30
Aralık 1797’den kısa süre evvel) ; Hacı Hafız Halil Buharî (ö. 1812); Şeyh İbrahim b.
Halil (ö. 1819); Şeyh İsmail b. Halil (ö. 1819); Mehmed Sadik Efendi b. Mehmed Receb
(ö. 14 Nisan 1846); Abdülrezzak Efendi b. Mehmed Receb (ö. 13 Mart 1855); İbrahim
Edhem Efendi b. Sadık (ö. 8 Ocak 1904); Mehmed Salih Efendi b. Sadık (ö. Aralık
1907’den evvel); Mehmed Sadık Efendi b. İbrahim Edhem (ö. 1915); Şeyh Atâ Efendi
b. Sadık (ö. 16 Haziran 1936); Şeyh Necmeddin Efendi b. Sadık (1902- 5 Nisan 1971).

‘Özbek Tekkesi’nin altıncı postnişini Şeyh Mehmed Sâdık Efendi (ö. 1846),
Buhara’da öğrendiği ebru sanatını İstanbul’da devam ettirmiş ve yaymıştır. Şeyh
Mehmed Sadık Efendi’nin oğlu4 ‘Hezarfen’ lakablı oğlu şeyh İbrahim Edhem Efendi
(1829–1904) babasından, dönemin hocalarından ve Buharalı âlimlerden ders aldı, ebru
sanatını da öğrendi. Ebru, hat, ince işmarangozluk, matbaacılık dokumacılık, oymacılık
gibi el sanatlarını yapması ve devam ettirmesi sonucunda Özbekler Tekkesi, musikinin
2 Övüç, s. 39.
3 Övüç, s. 56-57.

1 Övüç, s. 56-57.

4 Tanman, “Özbekler Tekkesi”, 123.

Maxsus son | 1 (12)



Alfraganus
xalqaro ilmiy jurnali

125

yanı sıra ‘Türk El Sanatları’ konusuyla da sanat tarihimizde yerini almıştır. Tekke,
1925’te tekkeler kapatılıncaya kadar, Nakşibendî tarikatına bağlı olarak kültür ve sanat
merkezi olarak faaliyetini sürdürmüştür1. Edhem Efendi'nin şeyhliği sırasında (1855–
1904) bir ilim ve sanat merkezine dönen tekke; matematikçi Salih Zeki Bey, Mekteb-i
Harbiyye Nazırı Galib Paşa, ressam Hüseyin Zekai Paşa, Halide Edip Adıvar'ın babası
Edip Bey, filozof Rıza Tevfik (Bölükbaşı) gibi ünlü şahısların uğrağı olmuştur2. Amcası
Abdürrezzak Efendi’nin vefatından sonra, 1855 yılında tekkeye şeyh olan İbrahim
Edhem Efendi, bilim ve sanat çalışmaları için şeyhliği oğlu Sadık Efendi’ye teslim eder.
‘Hezarfen’ olarak bilinen Şeyh Edhem Efendi; hat, ince marangozluk, tahta oymacılığı,
hakkâklık, oymacılık tornacılık, matbaacılık, ilk kurşun boruyu döken gibi teknik el
becerilerinin yanı sıra hat ve ebru çalışmalarıyla meşhur olmuştur. Kurşun dökmedeki
becerisinden dolayı Kâbe-i Münevvere’deki Zemzem Kuyusu’nun üstünü kafes
şeklinde bütün kurşun dökmüş ve insanların kuyuya düşmelerini önlemiştir. Ayrıca,
Ravza-i Mutahhara’nın tamiriyle de uğraşmıştır3. Edhem Efendi’nin şeyhliği sırasında
(1855–1904) bir ilim ve sanat merkezine dönen tekk;, matematikçi Sâlih Zeki Bey,
Mekteb-i Harbiyye Nâzırı Galib Paşa, ressam Hüseyin Zekâi Paşa, Halide Edip
Adıvar’ın babası Edip Bey, filozof Rıza Tevfik (Bölükbaşı) gibi ünlü simaların uğrağı
olmuştur. Eserleri, Sultan Abdülaziz’in beğenisini kazanmış, tekke devrin ‘ebru okulu’
haline gelmiştir. Ebru sanatının daha sonraki diğer üstadları Necmeddin Okyay, Sami
Efendi, Aziz Efendi, Abdülkadir Kadri Efendi bu okuldan yetişmişlerdir. Ne güzeldir ki
şimdi torunlardan ve Ethem Özbekkangay’ın kızı Eda (ebru) ve Seda (tezhib) ve
Necmeddin (ney üflüyor) aileden gelen sanat mirasını devam ettiriyorlar.

Şeyh İbrahim Edhem Efendi4 Şeyh Atâ Efendi

Şeyh Sadık Efendi’nin oğlu ve tekkenin 16. şeyhi Atâ Efendi (1883–16.6.1936)
ise hukuk öğrenimi görmüş, Dârülfünûn Hukuk Fakültesi’nde hocalık yapan bir
vatansever olarak, Osmanlı İmparatorluğu’nun son dönenimde işgal edilmiş olan
vatanın uğramış olduğu bu kötü durumdan kurtulacağına inanarak birçok faaliyette
bulunmuştur. İşgal kuvvetlerine karşı faaliyetlerde buluna Karakol Cemiyeti’nin
üyesidir5. Bu olaylardan önce, 1909’da hac Dairesi’nde görevliyken Hac vazifesi için

3 M. Uğur Derman, “Edhem Efendi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 10 (1994), 416-417.
2 Tanman, “Özbekler Tekkesi”, 123.
1 F. Sinem Eryılmaz, Sultantepe Özbekler Tekkesi (Tanıtım Kitapçığı), 4-5.

4 Bu portreyi askeri ressamlarımızdan Hüseyin Zekâi Paşa (1860-1919) yapmıştır.
5 İnce, s. 130; Musa Gürbüz, Karakol Cemiyeti, Ankara Üniversitesi, Türk İnkılap Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 1987, s.

Maxsus son | 1 (12)



Alfraganus
xalqaro ilmiy jurnali

126

Hicaz’a gitmeden önce İstanbul’da halifeyi-sultanı ziyaret etmek için İstanbul’a gelerek
Özbekler Tekkesi’nde konaklayan-misafir hacı adaylarının bürokratik işlemleri ve
sorunlarının çözümü için katkı vermiştir1. Kendisinin istiklal mücadelesi 1915’te babası
Şeyh Sadık Efendi’nin vefatından sonra başlamıştır. İşte, milli mücadeleye katılmak
için burada saklandıkları ve İstanbul’da yaralanan askerlerimizin tedavi edildiği bir
yerdir Özbekler Tekkesi…Özbek Dergâhı, Kurtuluş Savaşı’nda çok büyük hizmetler
vermiş, Türkiye Cumhuriyeti’nin kuruluşunda, Atatürk’ün başlattığı Kurtuluş
Savaşı’nda cephe gerisinde kale, cephanelik ve hastane görevinde olan bir tekkedir.

Özbekler Tekkesi’nin desteğiyle Anadolu’ya geçişler
Milli mücadeleye katılmak isteyenlerin arasında subaylar, askerler, aydınlar-

milletvekilleri-doktorlar vb. meslekten vatandaş, ilk durak olan Özbekler Tekkesi’ne
gelip, buradan hemen ya da en uygun zamanda Anadolu’ya geçiyorlardı. Başta Şeyh
Atâ Efendi olmak üzere tekkenin tüm mensupları, tekkeye gelenlerin bu kutlu
mücadeleye katılmaları için her gayreti gösteriyorlardı. Bu geçiş yapanları ismen şöyle
zikredebiliriz2; Yenibahçeli Şükrü Bey, Galatalı Şevket Bey, Kaptan Osman Bey,
Üsküdar Jandarma Komutanı Binbaşı Remzi Bey, Remzi Hüsrev Bey (Gerede), İsmet
Paşa (İnönü), Halide Edip (Adıvar) ve eşi Doktor Adnan Bey (Adıvar), Yunus Nadi
(Abalıoğlu), Cami Bey (Baykurt), Meclis-i Mebusan Reisi Ârif Bey, İsmail Fazıl Paşa
(Yozgat mebusu, Ali Fuat Paşa’nın babası), Kocaeli mebusu İbrahim Süreyya Bey,
Manisa mebusu Reşit Bey (Çerkes Ethem Bey’in ağabeyi), Manastırlı Nuri Bey
(Conker), Keskinli Rıza Bey, Manavoğlu Nevres Bey, Miralay İsmet (İsmet Paşa,
İnönü), Binbaşı SaffetArıkan, Miralay KâzımOrbay, HüseyinAvni, Erzurummebusları
Necati, Zihni ve Necip Beyler, İsmail Suphi Soysallıoğlu, Celâleddin Ârif Bey, Sakallı
Nureddin Paşa, Erkân-ı Harbiye Kaimmakamı Seyfi Bey, Erkân-ı Harbiye Binbaşı
Safvet Kuşçubaşı Eşref, Rauf Bey, Kara Vasıf Bey, Müstahkem Mevkii Kumandanı
Galatalı Miralay Şevki Bey, Harbiye Nezareti Başyaveri Salih Omurtak Ahmed Ferid,
Binbaşı Besalet Bey (Hüsrev Gerede’nin ağabeyi), Ali Rıza Bey, Yüzbaşı İsmail Hakkı,
Mehmet Ali Bey, Mehmet Âkif Ersoy, Hamdullah Suphi (Tanrıöver). Özbekler
Tekkesi, Türkiye Cumhuriyeti’nin kuruluşunda, Atatürk’ün başlattığı Kurtuluş
Savaşı’nda cephe gerisinde savaşan bir askeri destek birliği gibi, düşman sathındaki uç
karakol gibi görev yapan tekkedir. Bu faaliyetleri ve tekkenin üstlendiği görevleri şöyle
sıralayabiliriz:
1.Asker Tedariki: Şeyh Atâ Efendi, Üsküdar’da tanınan ve sevilen bir insan olarak,
Mustafa Kemal’in yanında milli mücadeleye katılmış, Mehmetçiklere, dönemin önemli
şahsiyetlerine, komutanlarına yol göstermiş, halkı, bu savaşa katılamaya ikna ederek,
gönüllüleri tekkeye getirerek, geceleri Çamlıca eteklerinden, düşman istila bölgesinden

1 İnce, s. 130; Okan Yeşilot v. dğr., İstanbul’daki Türkistan Tekkeleri: Ata Yurt ile Ana Yurt Arasındaki Manevi Köprüler,
TÜRÇEK, İstanbul, 2017, s. 269.

2 Merve Kübra İnce, Millî Mücadelede İstanbul’dan Anadolu’ya Geçiş ve Özbeklerin Rolü, Sultantepe Özbekler Tekkesi
Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Bir Müessenin Tarihi, editörler: Osman Sacid Arı, Melih Sâdık Küçüker, İSAR Yayınları,
Mayıs 2023, s. 135, 137.

38.

Maxsus son | 1 (12)



Alfraganus
xalqaro ilmiy jurnali

127

çıkararak, Ankara’ya sevk etmiştir. Böylece, hem fiziki hem edebi her alanda mücadele
edecek, savaşacak insanlara hizmet etmiş, katkı sağlamıştır.
2.Silah deposu: Geceleri, Üsküdar’daki düşman depolarına yapılan baskınlarda elde
edilen silahlar, Tekke’ye getirilir, buradan Çamlıca üzerinden Anadolu’ya gönderilirdi.
3.Hastane: Bu baskınlarda yaralananların, tekkede tedavileri yapılır, yedirilir ve
sağlıkla Anadolu’ya veya şehre gönderirdi.
4.İstihbarat ve posta görevi: Şeyh Atâ Efendi, halkın arasında rahatlıkla dolaşıp,
düşmanın hareketleri ve durumu hakkında bilgi alır, tekkeye gelen posta veya haberleri,
ilgili yerlere ulaştırırdı.
5.Saklanma Yeri: Baskın yapanlar ve Anadolu’ya kaçacakların saklanması. Bu arada,
millî mücadelede önemli rol oynayan; Fevzi Paşa, İsmet Paşa (İnönü), Nurettin Paşa,
vatan şairimiz Mehmet Âkif ‘Ersoy’, Halide Edip ‘Adıvar’ ve eşi Dr. Adnan ‘Adıvar’
gibi şahsiyetlerin de tekkede saklandığı ve buradan Anadolu’ya geçtikleri bilinir.

Özbekler Tekkesi, yukarıdaki hizmetleriyle, Kuvây-ı Milliye’nin bir kalesi
olmuştur. Bu bakımdan, Kurtuluş Savaşı’ndaki hizmetleri unutulmayacak olan
Özbekler Tekkesi’nin bu değerli gazisi ve şeyhi Atâ Efendi, İşgal kuvvetlerinden
İngilizlerin tekkeye dair gelen ihbarlar üzerine tekkeyi basmasından sonra Anadolu’ya
geçip Mustafa kemal Paşa’nın yanında milli mücadeleye devam ettiği bilinir1. Ayrıca,
Türkistanlı olması ve Özbekçe bilmesinden dolayı Mustafa Kemal, kendisini 1920 yılı
ortalarında siyasi durumu incelemek-görüşmeler yapmak için Türkistan’a gönderir.
Burada, Harezm ve Buhara halk şuaları cumhuriyetlerini ziyaret ettiği; o denemde
Sovyet Ruslara karşı mücadele eden Cüneyd Han gibi İstiklalcıların (mücadele grubu)
liderleriyle görüşmüş ve geri dönmüştür2. Bunun yanında, aynı doğrultuda
İstiklalcıların yanında olan Enver Paşa ile Ekim 1921’de Buhara’ya giderek kendisiyle
de görüştüğü söylenir.

Şeyh Necmeddin Efendi Kutb-i Nâyi Süleyman Erguner

Özbek Tekkesi’nden radyoya “Türk musikisi”
Özbekler Tekkesi’nin Kurtuluş Savaşı’ndaki yeri ve öneminin yanı sıra, savaş

sonrasında musikimizin, edebiyatımızın, aş ve paylaşımı kültürümüzün; tasavvufun,
ilim, îman ve irfanın da kalesi olduğunu belirtmemiz gerekir. Bunun yanında, musiki
tarihimizin içinde zengin repertuara sahip olan bu musikinin kendini bulabildiği
mekânlardan başlıcası ‘Özbekler Tekkesi’ olmuştur. Özbekler Dergâhı, aynı zamanda
1940’lardan 1960’lı, 70’li, 90’lı yıllara ve günümüze kadar uzanacak olan süreçte;
1 Süleyman Beyoğlu, “Millî Mücadele ve Özbekler Tekkesi”, 1/208.
2 İnce, s. 134; Ahat Andican, Osmanlı’dan Günümüze Türkiye ve Orta Asya, Doğan Kitap, 2009, s. 386-389.

Maxsus son | 1 (12)



Alfraganus
xalqaro ilmiy jurnali

128

hafızlarıyla, ses ve saz üstadlarıyla, bestekârlarıyla, şairleriyle, yazarlarıyla bir
mevlevihane, bir konservatuvar, bir akademinin ta kendisi olmuş, sanat ve akademik
değerleriyle tarihi bir kültür-sanat merkezi görevini üstlenmiştir. Diğer dergâhların
şeyhleri ve ihvanıyla da katıldıkları Hz. Peygamber Efendimizin (s.a.v.) Sakal-ı
Şerîf’inin bulunduğu mescidiyle; bir mevlevihane ve musiki cemiyeti gibi dîni ve
klasik musikimizin icrasıyla; pilavıyla, çayıyla bir aşevi olmuş ve bu değerleriyle de
manevi bir kültür-sanat merkezi haline gelmiştir. Tasavvufi bir neşe içinde, musiki icra
edilirken neylerin, kemençelerin, rebabların, tanburların, bendirlerin eşliğinde okunan
tekbirler, salat-ı ümmiyeler, tevşihler, ilahiler, âyin-i şerifler, naatlar, mevlîd-i şerîfler
ve Kurân-ı Kerîm tilâvetleri eşliğinde coşan gönüllerin ‘Allah Hu’diye cûşa gelmesiyle
yapılan zikirler, tekkenin müdavimlerini, çevredekileri yıllarca mest etmiştir.

Sanat ve kültürün yayılmasında çok önemli bir yeri olan radyo yayıncılığı 1927
yılında ülkemizde İstanbul, Sirkeci’deki Büyük Postane’de başlamıştır. Radyo
yayınları, 1934 yılına kadar İstanbul ve Ankara’dan devam etmiş, 1938 yılından sonra
sadeceAnkara Radyosu bugünkü yerinden yayınlarına devam etmiştir. Ancak, 2 Kasım
1934’te, “Radyo’dan Türk musikisi yayınlarının yasaklanması” kararından sonra
musikimiz 6 Eylül 1936 tarihine kadar yaklaşık yirmi iki ay kadar evlerde ve çeşitli
cemiyetlerde icra imkanını bulmuştur. Musikimizin yayınının yasak olması, onun daha
sonra devletin müzik eğitiminin içinde olmamasını ortaya koymuş; 1936 yılında yayın
yasağı kalkmış olsa da Türk musikisi kamusal eğitimin içinde tam olarak yer
alamamıştır ne yazık ki. 1938’de açılan Ankara Radyosu, bir bakıma kurtarıcı olmuş ve
ardından 1949 açılan İstanbul Radyosu’nda yapılan canlı musiki programları ve
yayınlarıyla halkımız öz musikimize kavuşmuştur. Radyolardan yapılan Türk musikisi
yayınlarından önce yasaklanma döneminde özellikle İstanbul’daki üstadların evlerinde,
tekkelerde (Kadiri Tekkesi -Tophane-; Özbekler Tekkesi, Sultantepe) cemiyetlerinde
musiki eğitimleri ve toplantıları çoğalarak devam etmiştir. Ancak, her şey tam
mükemmel değildir, burada eksik olan dîni ve tasavvuf musikimizin yayınıdır. Her ne
kadar çeşitli dergahlarda dîni ve tasavvufi musiki belirli gün ve saatlerde sadece o
mekânda icra ediliyorsa da bunu topluma ulaştırabilmek gerekiyordu. Yani halk,
Özbekler Tekkesi’nde icra edilen musikiyi de dinlemeliydi. Dönemin her türlü zorluk
ve baskısına rağmen 1967’den itibaren TRT İstanbul Radyosu Müzik Yayınları Müdürü
olan babam ve hocam Neyzen Ulvi Erguner (1924–1974) tarihi ve dîni musikimizin
program ve yayınlarının ilk olarak Radyo’da kayıtlarını yapmış ve yayınlamıştır.
Tekkede yapılan meşkler, ilahiler eşliğindeki zikirle 1960 İhtilali ve sonrası dönemin
zorlayıcı hassasiyetine rağmen Özbekler Tekkesi’nin yanı başındaki polis
karakolundakileri dahi rahatsız etmemiştir.

Maxsus son | 1 (12)



Alfraganus
xalqaro ilmiy jurnali

129

Musikimizin, kültür-sanatimizin karakolu: Özbekler Tekkesi
Tekkenin milli mücadeledeki karakol görevi ne ise, Cumhuriyetin ilerleyen

yıllarında musikimize ve geleneksel sanatlarımıza yapılan ilgisizlik, Avrupa kültür-
sanatı yanlısı olup kendi sanatını terk etmek isteyenlerin bazen açık bazen kapalı
engellemelerinin karşısında tekke adeta bir kale ve karakol gibi görev yapmıştır.
Neylerin tanbur, ud, bendir ve rebabların meşklerde bulunanların gönüllerindeki
tesirleri ve bu tarihi değerlerimizin eşliğinde okunan ilahilerin, mevlevî âyin-i
şerîflerin, naatların yanı sıra birbirinden üstad hafızların okudukları aşr-ı şerîfler,
fatihalar, salavat-ı şerifler, ezanlar ve duaların yüzü suyu hürmetine, manevî
değerlerimiz, musikimiz Üsküdar, Sultantepe’de bir kale gibi olan Özbekler
Tekkesi’nde ve radyolarda varolmuştur. Çok değil, en fazla ’75–80’ yıl öncesinde
başlayan ve günümüze gelen bir süreçtir bu. İstanbul Radyosu’nun müzik müdürü Ulvi
Erguner ve diğer sanatçı arkadaşları 1967’den itibaren cumartesi-pazar günleri radyoda
yaptıkları musikiyi teybe kayıt eden Şeyh Necmeddin Efendi’nin kayıtlarını dinliyorlar
ve eserlerine, icralarına oradan devam ediyorlardı. Günümüzde ise, musikimiz; işitsel
ve görsel hizmet sağlayan, radyo-televizyonda ve elimizden düşmeyen cep telefonun
tuşlarının içindedir. Bir bakıma sanal ve dijital âlemin içindedir. Bir sazendenin yaptığı
taksimin, nağmesinin, bir hanendenin okuduğu eserin, bir hafızın okuduğu aşr-ı şerîfin,
kasîdenin, mevlîd-i şerîfin mecliste bulunanların gözlerinde ve ruhlarında yarattığı
mutluluklar, yüzlerinde okunan maneviyat dolu ifadeler o tekkenin havasında,
duvarlarında ve az da olsa elimizde kalan ses kayıtlarında duruyor…Sizleri, günümüzde
bu gelinen durumdan biraz olsun alarak; çocukluğumla, gençliğimle yaşadığım benim
gibi yüzlerce, binlerce kişinin gönlünde taht kurduğu Özbekler Tekkesi’nin eski
dönemine götürmek isterim. Üsküdar’da, vapur veya motor iskelesine arkanızı verip,
sola doğru baktığınızda, darca bir yolu, güzelim Boğaz’a paralel, Kuzguncuk’a doğru
giden giden yolu görürsünüz. Bu yola doğru ister yürüyün ister Kuzguncuk tarafına
giden araçlar binin, iki dakika sonra araçtan inip, sağdaki oldukça bir dik yokuşun
başında araçtan ineceksiniz. Yokuşun sonu: Sultantepe’dir. Bu yokuşun sonuna kadar
size sol tarafınızda göreceğiniz meşhur ‘Fethi Paşa Korusu’ eşlik edecektir. Sakın,
arkanızı dönmeyin, göreceğiniz güzelim Boğaz manzarasından kendinizi alamaz,
öylece kalırsınız. Yokuşun sonuna doğru, eski adıyla Serviliköşk sokağı günümüzde
‘Münir Ertegün Sokağı’na doğru meylederseniz; hemen karşınızda, tarihi bir âbide
çıkacak ve muhteşem Özbekler Tekkesi’ni göreceksiniz. Burada, 1925 yılında tüm
tekke, dergahlar gibi faaliyetleri durduruluncaya-kapanıncaya kadar her pazartesi ve
perşembe akşamı veya cuma günleri ilkindi namazından iki saat önce toplantıların
yapıldığı ve ezan okunmasıyla sona erdiği bilinir. Ancak, Özbekler Tekkesi’nin İstiklal
Savaşı sırasındaki gerek mekân gerek Şeyh Atâ Efendi başta olmak üzere dervişlerin
milli mücadelemize katkılarının karşılığı Gazi Mustafa Kemal Atatürk’ün ve daha sonra
İsmet İnönü gibi devlet büyüklerinin kadirşinaslığını görmüş burası tarikat yapısının

Maxsus son | 1 (12)



Alfraganus
xalqaro ilmiy jurnali

130

dışında kültür-sanat ve özellikle musiki alanında hizmetlerine, toplantılarına devam
etmiştir.

Özbekler Tekkesi (İstanbul-Üsküdar, Sultantepe) 1925 yılı ve sonrası 2024

Özbekler Tekkesi ve Erguner ailesi
Çocuk yaşlarımdan itibaren buradaki meşklere merhum babam ve hocam Neyzen

Ulvi Erguner ile ailecek sıcak veya kar, kış demeden hemen hemen her cumartesi
gider, pazar günü akşam üstü, önceleri Çapa, Akkoyunlu sokaktaki bahçeli evimize ve
1964’ten sonra da Fındıkzade- Cevdetpaşa caddesindeki apartmandaki daire evimize
dönerdik. Zamanın musikişinas, şair ve diğer alanlardaki üstadlarının da katıldığı ve
tüm gayretleri gösteren Şeyh Necmeddin Efendi’nin riyasetindeki bu meşklerden önce
dergahın aşçısı Şevket Usta’nın yaptığı ‘Özbek Pilavı’nı yiyerek midemiz bayram
ettikten sonra meşk başlamasıyla geç saatlere kadar süren ney, tanbur, rebab ve diğer
sazlarımızı inleten üstadlarla; gazeller, kasideler, mevlevî âyinleri, ilahiler, nefesleri
okuyan hafızlar, ses sanatkârlarının muhteşem icralarıyla kulaklarımız ve gönüllerimiz
de bayram ederdi. Bu tekke yolculuğunu, çocukluğumuzda her hafta sonu, dört gözle
bekliyorduk. Cumartesi sabahları kahvaltıyı takiben, babam-hocam Neyzen Ulvi
Erguner (1924–1974)’in, - haydi hazırlanın ‘Tekke’ye gidiyoruz, demesiyle; Çapa,
Akkoyunlu sokak, 45 numaradan ve 1964’dan sonra, yani yedi yaşımdan itibaren
(Tekke yollarında daha ufak halimde olduysam da) Fındıkzade-Cevdetpaşa
Caddesi’ndeki evimizden, sevinçle yola koyulurduk. Tekke’nin yokuşu bayağı dik
olduğundan verdiği ıztırap yüzünden, küçük takılma ve şikayetlerle bu yolun
meşakkatini rahmetli babam ‘Şeyh Baba’ya şakayla karışık söyler, onun da duasını
alırdı. Özellikle yaz günleri sıcaktan harap vaziyette tekkeye varmak veya kış günleri
de çamura batarak çıkmak gibi bir durum karşısında, tekkede bu maceralara birçok
eklemelerle ve bunlar karşısında Şeyh Baba’nın espirili takılmalarıyla da bu ıztırap
gideriliyordu. Ancak, herkesin kabul ettiği husus şu idi; tekkenin yokuşu ıztıraplı ama
içine de girince güllerle dolu bir bahçe, gönülleri mest eden sohbetler ve
musiki…Midelerimize bayram ettiren ‘Özbek Pilavını’ da düşünürseniz, ne yolun ne
yokuşun lafı mı olurdu?

Maxsus son | 1 (12)



Alfraganus
xalqaro ilmiy jurnali

131

Özbekler Tekkesi, meşk odası; soldan itibaren: ?, kemani Yekta Akıncı,
Udi Cahit Gözkan, Neyzen Ulvi Erguner, eşi Süheyla Erguner

ve Süleyman Erguner (7–8 yaşındayım)

‘Erguner ve Özbekler Tekkesi’ birlikteliği ‘ne zaman ve nasıl başlamış’ diye bir
soru olabilirse cevabı da şudur. Şeyh Atâ Efendi’nin Nisan 1936’da ölümünden sonra
kardeşi Necmeddin Özbekkangay (nâm-ı diğer ‘Şeyh Baba’) tekkeye şeyh olur.
Necmeddin Efendi (ö. 6 Nisan 1971), aynı zamanda Nakşibendî-Halîdî şeyhlerinden
Ankaralı Küçük Hüseyin Efendi’nin de halifesidir. Erguner Ailesi’nin Özbekler
Tekkesi’ndeki varlığı ‘dede’ Süleyman Erguner ile Şeyh Atâ Efendi ve Necmeddin
Efendi arasında kurulan dostlukla başlamıştır. 1925 yılında İnhisarlar-TEKEL’de tütün
bölümünde çalışmaya başlayan neyzen ve hafız Süleyman Erguner, aynı fabrikada
çalışan bu iki kardeşle tanışmış olmalıdır. Fakat, ‘dede’ Süleyman Erguner, tayin
olmasından dolayı ailesiyle İstanbul’dan ayrılarak 1927 yılından 1943 yılına kadar
Anadolu’da çeşitli şehirlerde görev yapmıştır. İstanbul’a 1943’te geldikten sonra
İstanbul’un musiki dolu ve kültür meclislerinde bu dostluk daha da ilerlemiş; Özbekler
Tekkesi âdeta üstad ‘Dede’ Süleyman Erguner’in ikinci mekânı olmuştur. Tekkenin
Selamlık’taki (meşk odası) camekanlı nişte eski neylerin ve diğer sazların yanında
Süleyman Erguner’in ney üflerken çekilmiş bir fotoğrafı büyük çerçeve ile
durmaktaydı.

Maxsus son | 1 (12)



Alfraganus
xalqaro ilmiy jurnali

132

(foto: Özbekler Tekkesi’nden; Süleyman Erguner Arşivi)

Fotoğrafta, çok eski bir şah ney, nakkare (çifte nara), mevlevî dervişi sikkesi ve
duvara asılı olarak ilk örneği Mustafa Rakım Efendi (1758–1826)’nin olan celî sülüs
istifli Kur’ân-ı Kerîm Sad Suresi, 50. Âyeti [Cennâti adnin müfettehaten lehümül
ebvâb]’nin bulunduğu levha görülmektedir.

1 Aralık 1953’de vefat eden Süleyman Erguner’in ardından oğlu neyzen Ulvi
Erguner (1924–17 Kasım 1974) bu birlikteliği devam ettirerek günümüze kadar
yaşatmışlardır. Şeyh Necmeddin Efendi (ö. 6 Nisan 1971), neyini ve şahsiyetini çok
sevdiği can dostu dede Süleyman’ı, oğlu ve ailesini tekkeden eksik etmemiştir. Şeyh
Baba, çocukluğumdan itibaren halen hayatımın unutulmaz önemli simalarındandır.
Onun kültür ve sanatımıza, ney sazımızla birlikte enstrümanlarımıza, sazendelere,
hanendelere, bestelere olan sevgisini anlatmak mümkün mü? Tasavvufi neş’esi içinde,
bir ney taksimi, kaside, gazel dinlerken yüzündeki ifadeleri hiç unutmam. Necmeddin
Efendi, sadece tekke içinde kalmaz, hemen hemen her sanat olayını, konseri, diğer
mekanlardaki, evlerdeki musiki toplantılarını, sohbetlerini (örneğin, üstad Sadeddin
Heper’in Kuzguncuk’taki yalısı, üstad ûdi Cahid Gözkan’ın Caddebostan’daki evinde)
kaçırmayarak, nüktedanlığı ile buraların aranılan şahsiyeti olmuştur. Keza, Konya’da
her yıl yapılan Mevlânâ İhtifalleri (anma törenleri)’ne katılmıştır. Törenlerden sonra
otellerde çay eşliğindeki musikili sohbetlerde baş köşede olmuştur. ‘Erguner Ailesi’
olarak, Özbekler Tekkesi’nde yatıya kalan herhalde tek veya nadir aileydik. Dergaha
gelen dostlar yolcu edildikten sonra bir müddet daha meşk odasında çaylı sohbet ve
Şeyh Baba’nın himmetiyle ikram edilen sürprizlerden sonra İstanbul Boğazı’nı gören
odamıza çekilirdik. Gece ayrı güzel, sabah ayrı güzel Boğaz’ı seyrederek uyur,
sabahleyin de ‘Şeyh Baba’nın özel sucuğu ve yumurtaları eşliğinde mükellef
kahvaltımızı yapardık. Denebilir ki, çocukluk ve orta ergenliğim burada geçmiştir.
Herkes gibi Özbek pilavının hayranı olmakla beraber, tekkenin bahçesinde yetişen taze
soğanları ekmek arası sandviç olarak yemek çok güzel oluyordu.

1950’lerde, İstanbul musiki hayatında, önemli bir yeri olan Özbekler Tekkesi,
‘dede’ Süleyman Erguner’in gönül verdiği ve neyini saatlerce konuşturduğu bir

Maxsus son | 1 (12)



Alfraganus
xalqaro ilmiy jurnali

133

mekândı. Dedemin, ney üflerken çekilmiş büyük bir resmi, meşklerin yapıldığı büyük
odada asılı durmaktaydı. Toplantılara, bu tarihlerde ve sonrasında katılanlar arasında
Hafız Üsküdarlı Ali Efendi, Nafiz Efendi, Hafız Hüseyin Sebilci, Hafız Hulusi
Gökmenli, Hafız Cevdet Soydanses, Neyzen ‘dede’ Süleyman Erguner, Neyzen Ulvi
Erguner, tanburi Asaf Erguner, Neyzen Halil Can, kemençevî Cüneyd Orhon, Neyzen
Niyazi Sayın, Neyzen Akagündüz Kutbay, rebabi Sabahaddin Volkan, udi ve rebabi
Cahit Gözkan, Neyzen Sadık Özbekkangay, Em. Deniz Albayı-Deniz Müzesi müdürü
Yavuz Senemoğlu, Yahya Kemal’in talebesi Âsım Dede, Yektâ Akıncı, hafız ve
gazelhan Kâzım Büyükaksoy, Hafız Kemal Tezergil, Hafız Kâni Karaca, Arûsî şeyhi
Aziz Çınar Efendi, Kadiri şeyhi Misbah Erkmenkul ile devrin diğer hafızları,
sanatkârları ve önemli şahsiyetleri sayabiliriz. Tekkenin meşk zincirini uzun yıllar
devam ettiren Ergunerleri ve Necmeddin Efendi’nin oğulları Sadık ve Ethem
Özbekkangay, Nezih Uzel’i ismen zikredebiliriz. Tekkede, cumartesi sabahından
pirinçler ayıklanır, akşama ve muhakkak ki kalacaktır pazara da yenilecek olan etli
“Özbek Pilavı” yapılırdı. Büyük kazanlarda, aşçı Şevket Efendi’nin hazırladığı, Şeyh
Baba’nın başında durup duâsını yaptığı, Özbek pilavını sofralar dolusu insan afiyetle
yerdi ki, yaklaşık 50-100 kişi (bazen daha az bazen daha çok) kişinin yediğini
söyleyebiliriz. Şeyh Baba, ayakta durur, herkesin yemesine nezaret eder, en sonunda
kendisi yemeğini yerdi. Bu pilavı, tekkedeki âdeti devam ettiren Ethem ve Sadık
Özbekkangaylar, Kadir Gecesi başta olmak üzere, tekke âdetince gerekli günlerde
yapmaya devam ettiler. Kadir gecelerinin diğer bir özelliği de selamlıktaki mescitte
bulunan ‘Sakal-ı Şerîf’; aşr-ı şerîfler, salavatlar, salavât-ı ümmiyeler eşliğinde ziyarete
açılırdı.

‘Dede’ Süleyman Erguner’in 1 Aralık 1953’te göçmesinden sonra, babam Ulvi
Erguner, özenle koruduğu ‘Erguner Ney Üslûbu ve Tavrı’nın yanında ‘Erguner-
Özbekler Tekkesi’ beraberliğini devam ettirdi. Bu birliktelik, Şeyh Necmeddin
Efendi’nin dostluğu, ağabey-kardeş, baba-oğul, şeyh-derviş karışımı ile sürdü, bizler de
bu sevgiden faydalandık bu zinciri devam ettirmeye çalıştık. 1971 yılı 6 Nisan’da
Necmeddin Efendi, üç yıl sonra da 1974 yılı 17 Kasım’da Ulvi Erguner göçtü. Ancak,
bu tarihi ve anlamlı dostluk, bizler ve oğulları Sadık ve Edhem Özbekkangay ile devam
etti. Günün, hayatın şartlarından dolayı, az görüşebilsek te çok şükür sürüyor, nasib
oldukça Özbek pilavını kaşıklıyor, ardından neyimizi üflüyor, ilahileri icra ediyoruz. Bu
kubbede bâkî kalan çok hoş sadâlar hürmetine…Özbekler Tekkesi’nin eğer bir romanı
yazılacaksa ki bence de yazılmalı bu romanın birçok kahramanı, üstadı vardır.
Öncelikle, şeyh babamız Necmeddin Efendi, eşi Kudret hamın Teyze, oğulları Neyzen
Sadık Özbekkangay ve Ethem Özbekkangay, aşçımız Şevket Usta ve dergahın giriş
kapısının yanındaki hücresinde-odasında yaşayan Kudsi Efendi, Nafiz Uncu Baba,
Selamlık’a girişteki odasında yaşayan Bektaşi Tufan Baba, aklıma ilk gelen
şahsiyetlerdir. Bunları yanı sıra isimlerini zikrettiğim üstadlar romanın diğer
kahramanlarıdır. Onlar gerçek bir tasavvuf anlayışı ve terbiyesiyle yaşayanlardandı. Bu

Maxsus son | 1 (12)



Alfraganus
xalqaro ilmiy jurnali

134

noktada tekkede tasavvufun her unsurunu, özelliğini tekke içindeki herkes de
görüldüğünü söyleyebiliriz. Küçüğünden büyüğüne, şakirdinden dedesine, şeyhine
kadar tevazu içinde herkesin dergahın dervişi olduğu, sevginin, saygının, huzurun
maneviyatın, îmanın doruğa çıktığı bir mekandır Özbekler Tekkesi. İşte, nakşibendî
tekkenin Selamlık kapısı girişindeki odasında hayatını, yaşam felsefesini sürdüren
Tufan Baba’mız da böyle bir şahsiyetlerden biriydi. Selamlık’taki taşlı yolun başındaki
odasına onun destur davetiyle girdiğimizde heyecandan kesilir, çocuk yaşıma rağmen
ikram ettiği acı kahvesini büyük bir saygı ile içer, yüzündeki hayat çizgilerini okumaya
çalışırdım. Zaten, çok da konuşmazdı, hal içindeydi, kendi neş’esiyle yaşardı. Yakından
tanıyanların da bildiği gibi, hoş sohbet ve nüktedan olan büyükbabam Kutb-i nâyi ve
bestekâr Süleyman Erguner, Şeyh Necmeddin Efendi’ye de bu takılmalarını ve
nüktelerini yapmıştır. Bu anlamda, Şeyh Baba için, onu hicveden sözlerden oluşan
şiirini söylemiş, bu mizahi hicviyeyi Rast makamında bestelemiştir. Adı, ‘Şeyhnâme’
olan eserin sözlerine birkaç dörtlükle Nafiz Uncu Baba’nın da katkısı olmuş. Şeyh
Necmeddin Efendi, bu eseri çok sevmiş, okunmasından her zaman memnun olmuştur.
Onun, sobanın arkasına geçerek, keyifle bu besteyi dinlediğini hatırlıyorum. Hemen
hemen her meşkten sonra dillerde, neylerde, tellerde çınlardı bu eser. Kendisini
kızdıranlar bile, affedilmek için eseri okurlardı, öyle ki bu eser halen de okunmaktadır.
İSAR VAKFI’nın 8 Ekim 2022, Cumartesi günü düzenlediği ve araştırmacı
dostlarımızın da katkılarıyla gerçekleştirdiğimiz ‘Özbekler Tekkesi Çalıştayı’nın
ardından âdet üzere tekkeye giderek pilavımızı yedik ve meşkten sonra Şeyhnâmemizi
ve ilahilerimizi icra ettik.

Maxsus son | 1 (12)



Alfraganus
xalqaro ilmiy jurnali

135

Maxsus son | 1 (12)



Alfraganus
xalqaro ilmiy jurnali

136

Maxsus son | 1 (12)



Alfraganus
xalqaro ilmiy jurnali

137

Özbekler Tekkesinde üstadlar ve musiki mirasi
Nice neyzenler, nice hafızlar, tanbûrîler, ûdiler ‘meslekî’ kimliklerini,

şahsiyetlerini, üstadlıklarını kapının dışında bırakıp Özbekler Tekkesi’nin dervişi
oldular; nefesleriyle, mızraplarıyla, nidaları-sedâlarıyla hâl içinde mûsikî icra eylediler.
Onların nağmelerinden, kasidelerinden ve nutk-ı şerîflerinden, aşr-ı şerîflerinden mest
olan dergâh ihvânıyla hemdem oldular. Şimdi de ‘Onlarlayız, onların bize bıraktığı
hazinenin mirasıylayız’ ve Yahya Kemal Beyatlı üstadımızın selâmıyla üstadlarımızı,
büyüklerimizi saygı ile selamlayalım; Tekrar mülâkî oluruz bezm-i ezelde / Evvel giden
ihvana selâm olsun erenler

Şeyh Necmeddin Efendi -Özbekkangay, Hafız Üsküdarlı Ali Efendi, Bostancı’da
oturan Kudsi Efendi (Kudsi Baba), Nafiz Efendi-Nafiz Uncu, Küçük Hüseyin Efendi,
Hafız Hüseyin Sebilci, Hafız Hulusi Gökmenli, Hafız Cevdet Soydanses, Neyzen
‘dede’ Süleyman Erguner, Neyzen Ulvi Erguner, tanburi Asaf Erguner, Em. Albay,
tarihçi Yavuz Senemoğlu, Yekta Akıncı, Kasımpaşa Çürüklük Dergahı şeyhi Derviş
Bendirî Muammer Baba, Cerrahi şeyhi Muzaffer Efendi, Arûsî şeyhi Aziz Çınar
Efendi, Tufan Baba, Neyzen Halil Can,kemençevî Cüneyd Orhon, Necded Yaşar,
Neyzen Niyazi Sayın, İhsan Özgen, Neyzen Akagündüz Kutbay, rebabi Sabahaddin
Volkan, udi ve rebabi Cahit Gözkan, Neyzen Sadık Özbekkangay ve kardeşi Edhem
Özbekkangay, Yahya Kemal’in talebesi Âsım Dede, Yektâ Akıncı, hafız ve gazelhan
Kâzım Büyükaksoy, Fatih Camii imam-hatiplerinden Kâzım Bayram Hoca, Hafız
Kemal Tezergil, Hafız Kâni Karaca, Kadiri şeyhi Misbah Erkmenkul ile devrin diğer
hafızları, sanatkârları ve önemli şahsiyetleri sayabiliriz. Üstadların katıldığı bu
toplantıları ve meşklerde yapılan ney, tanbur, rebab taksimlerini; kasideleri, gazelleri
kaydetmek Şeyh Baba’nın işiydi hemen elinin altında bulunan ‘Uher’ makaralı teybin
kayıt düğmesini çevirir ve herşeyi kayda alırdı. Bugün bu kayıtların tamamın elimizde
olduğunu söyleyemeyiz. Şeyh Necmeddin, ayrıca İstanbul Radyosu’nun kayıtlarını ve
özellikle çok sevdiği arkadaşı Süleyman Erguner’in hazırlayıp icra ettiği ‘Erguner
Topluluğu’ program yayınlarını takip eder ve pazartesi akşamları yayınlanan bu
programları makaralı teybine kaydederdi. Bugün elimizde olan bu kayıtlardan ne yazık
ki çok azı kalmıştır. ‘Dede’ Süleyman Erguner, Şeyh Necmeddin Efendi, Hulusi
Gökmenli, Üsküdarlı Ali Efendi, Kudsi Baba, Hafız Nafiz ‘Uncu’ Efendi, Hüseyin
Sebilci, Cevdet Soydanses, Kemal Tezergil, Kâni Karaca, Aziz Bahriyeli, Sabahaddin
Volkan, Yektâ Akıncı, Cahid Gözkan, Ulvi Erguner, Necdet Yaşar, Akagündüz Kutbay,
Niyazi Sayın, Sadık Özbekkangay, Nezih Uzel’den Kudsi ve Süleyman Erguner’e
kadar nice üstadların, hafızların seslendirdiği, Kuran-ı Kerîm, kasideler, duâlar,
şuğuller, ilahiler, gazeller, taksimler velhasıl bütün güzelliklerin kayıtlı olduğu bu
bantlardan geriye kalanlarını (bence tekkenin tüm bant kayıtları olmasa da), ‘Şeyh
Baba’mızın küçük oğlu Ethem Özbekkangay ağabeyim bendenize emanet etti. Bu eşsiz
emanet üzerinde uzun süre çalıştık. Bantlar çok eskimiş ve yıpranmıştı. Çok şükür, her
ne kadar geç kalınmış olsa da bantları temizledik ve CD ortamında kaydettik. Dinlerken

Maxsus son | 1 (12)



Alfraganus
xalqaro ilmiy jurnali

138

Maxsus son | 1 (12)

de çoğu zaman gözyaşlarımızı tutamadık. Bu eskimiş bantlardan 30-31 saatlik ve
toplam 30 Audiio CD’lik ses arşivi elde ettik ve böylece 1949’lardan itibaren musiki
tarihimizde önemli bir zaman ve mekan teşkil eden ve içinde Kuran-ı Kerim’in
tilavetleri, ilahiler, ney-tanbur-rebap-kemençe-bendir gibi enstrümanların icra edildiği,
hafızların okudukları Süleyman Çelebi’nin mevlid-i şerîfi, nutk-ı şerîfler özetle
musikimizin klasik, dîni ve tasavvufi eserlerinin icraları, sohbetlerin olduğu müthiş bir
hazineye sahip olduk, koruduk. Bahsettiğim ‘30 CD’nin detayını burada vermek
imkansız olduğundan, bazı kayıtlardan yazılı örnek vermek daha uygun olacaktır.Hafız
Üsküdarlı Ali Efendi (ö. 1976) CD 1: Kuran-ı Kerim Neml Suresi, 1-9; CD 5:
Kuran-ı Kerim, Tevbe Suresi, 119-128; CD 14: Kuran-ı Kerîm, el-İsrâ 17/70-84; Hafız
Cevdet Soydanses, CD 2: Uşşak Kaside, “Üç dalda bir gülüm var”; Hicaz Kaside,
“Üç dalda bir gülüm var”; “Dem urmuşum aşk-ı Es’edullâh-ı Velî’den geçerim” aşkın”;
CD 9: Kuran-ı Kerîm, el-Hucurât 49/4-8; Mevlîd-i Şerîf, Tevhid Bahri: “Allah âdın
zikredelim evvela”; Kutb-i Nâyi ‘Dede’ Süleyman Erguner, Sabâ Ney taksimi, CD
4: Sabâ Buselk Taksim; CD 5: ‘Dede’ Süleyman Erguner’in Rast Taksimi ve Rast
bestesiÖzbekiye (Nazire) “Şeyh Necmeddin Efendi”; ‘Dede’Süleyman Erguner, ‘Hicaz
Taksim’ ; CD 28 “Noldu bu gönlüm”, beste: ‘dede’ Süleyman Erguner, söz: Hacı
Bayram Velî; Babam Hocam Kutb-i Nâyi Ulvi Erguner, CD 3: Uşşak ney taksimi,
Segâh - Uşşak Taksim (1924-1974); Ulvi Erguner, tekkeyi, 5 Ocak 1973, Bayramın
ikinci günü Cumaertesi günü ziyaret etmiştir. Ulvi Erguner (keman), neyzenAkagündüz
Kutbay ve ‘oğlu’ neyzen Süleyman Erguner, ‘dede’ Süleyman Erguner’in bestelediği
Beyati ‘Niyaz’ Peşrevi’ni icra ediyorlar (Ulvi Erguner, rahatsızlığı ve ameliyat olması
nedeniyle keman ile meşke katılıyor). -ardından- Nezih Uzel ve ihvan: Çârgâh
Tevşih: “Kudûmün rahmeti zevk u safâdır ya Resulallah”; İlahi: “Bin cefâ kılsam”;
‘torun’ Süleyman Erguner, Ney taksimi, Dügâh İlahi, beste: ‘dede’ Süleyman
Erguner, söz: Mîrâtî, “Âmennâ söyledik, ikrar eyledik” Ulvi Erguner, Özbekler
Tekkesi’nde keman çalıyor, taksim yapıyor ve konuşma yapıyor; ardından Ulvi
Erguner’in arzusuyla ‘dede’ Süleyman Erguner’in bestesi olan “Özbekiye”yi (diğer
adıyla “Şeyh Necmeddin Efendi”) icra ediyorlar, “5 Ocak 1973, Bayramın 2. günü,
Cumartesi; Erguner Topluluğu, CD 4: Sabâ Buselik Âyin-i Şerîfi -Birinci Selam-
Erguner Topluluğu, İstanbul Radyosu yayını, yıl: 1952, enstrümantal icra); Hafız
Kemal Tezergil, CD 19: Kaside: “Her kaçan kim anarsam seni kararım kalmazAllahım
/Senden gayri gözüm yaşın silmez Allahım”; Şamlı Hafız Salim Muhammed, CD 19:
Kur’ân-ı Kerîm, Nisa 4/64-70 ve Duâ ; Kudsi Baba’dan “Müslümanlık” hakkında
konuşma, CD:19; ‘torun’ Süleyman Erguner, CD 26: Hüzzam taksim ve Hicaz
Taksim



Alfraganus
xalqaro ilmiy jurnali

139

Tekke’de meşk (1956–1957?): Neyzen Ulvi Erguner, Alâeddin Yavaşca,
Hafız Nafiz Uncu Efendi

Özbek Tekkesi’ni merhum Nezih Uzel’den dinleyelim1; “Özbek şeyhi
Necmeddin Ağabeyimizle, Seyyid Ahmet Deresi’nden-Kadıköy, burada her 10
Muharrem’de törenler yapılır imiş ve sonra vakit akşama yaklaşırken Sultantepe’ye,
tekkeye dönerdik. Tekke ise bütün hazırlıklarını tamamlamış, misafirlerini beklemeye
koyulmuş olurdu. Akşam ezanları okunurken kalabalık iyice artardı. Eskiden bilindiği
üzere, tekkelerin kapısı akşam canı okununca kapanır, içeriye girilemezdi2. Namazdan
sonra kurulan sofralar ise gözü kapılarda, Özbek pilavı lengerlerini bekleyen ve daha
sonra aşurenin başına toplanacak olan dostların yan yana dizildikleri bir çeşit manevî
sofralardı”.

Özbekler Tekkesi Musiki Mirası kayıtlarında adı geçen musikişinaslar, hafızlar,
edebî şahsiyetleri de şöyle sıralayabiliriz (alfabetik); Akagündüz Kutbay (neyzen;
1934–1979), Ali Efendi (Üsküdarlı, reisü’l-kurra, Yerebatan Camii İmamı, hafız;
1885–1976), Âsaf Erguner (tanburi; 1926–2007), Âsım Sönmez ‘Dede -hezarfen’,
Yahya Kemal’in öğrencisi; 1900–1976), Aziz Bahriyeli (hafız; 1931–2015), Aziz Çınar
(Mustafa Aziz, Arûsi şeyhi, 1900–1979), Cahit Gözkan (udi-bestekâr; 1909–1999),
Cevdet Soydanses (hafız; 1902–1996), Cüneyd Orhon (1926–2006), Derviş Muammer
(bendir üstadı), Sadık Özbekkangay, Edhem Özbekkangay (Şeyh Necmeddin
Efendi’nin küçük oğlu; doğum: 1949, halen ailesiyle tekkede oturmaktadır.), Hulûsi
Gökmenli (hafız; 1902–1975), Hüseyin Sebilci (hafız-bestekâr; 1894–1975), Kâni
Karaca (hafız, mevlidhan, naathan; 1930–2004), Kâzım Bayram (hafız; doğumu 1937),
Kâzım Büyükaksoy (hafız, mevlidhan, eczacı, 1902–1993), Kemal Tezergil
2 Nitekim, İsmail Dede Efendi, ‘derviş İsmail’ olarak Sultan III. Selim’in daveti üzerine saraya giderse de, Yenikapı
Mevlevihanesi’nin şeyhi Ali Nutkî Dede’nin ikazı üzerine akşam ezanı okunmadan dergaha dönmüş olur. Halbuki, Özbek
Tekkesi, akşam ezanı sonrasında gönül dostlarının akınına uğrardı.

1 Uzel, Dersaadet’ten İstanbul’a, 139, 245.

Maxsus son | 1 (12)



(hafız;1926–1996), Kudsi Efendi (1881–1968), Misbah Erkmenkul (?–2014), ,
Muzaffer Özak (Şeyh, 1916–1985), Münir Nureddin Selçuk (solist-hanende, bestekâr;
1900-1981), Nafiz Uncu Efendi (Üsküdar Mihrimah Sultan -İskele Camii- baş imamı-,
hafız; 1886–1958), Necdet Yaşar (Tanburi, 1930–2017), Necmeddin Özbekkangay
(1902–1971), Yavuz Senemoğlu (1914–1992), Yekta Akıncı (kemani-bestekâr; 1905–
1980), Nezih Uzel (bendirzen, hanende; 1938–2012), Niyazi Sayın (neyzen, doğum:
1927), Sabahattin Volkan (rebabi; 1909–1989), Sadık Özbekkangay (neyzen, doğum:
10 Kasım 1938), Salim Muhammed (Şamlı Hafız), Süleyman Erguner ‘dede’ (neyzen-
bestekâr; 1902–1953), Ulvi Erguner (neyzen; 1924–1974), Kudsi Erguner (neyzen,
doğum: 1952), ‘Torun’ Süleyman Erguner (neyzen-bestekâr, doğum:1957),

Sonuç
Özbekler Tekkesi, Osmanlı’nın son döneminde işgal edilmiş İstanbul’un

Üsküdar’ında yeni kurulacak Türk Devleti’nin Türkiye Cumhuriyeti’nin öncü kuvveti,
kalesi olmuştur. Şeyh Atâ Efendi ve dervişlerinin vatan uğrunda yaptıkları; ölümü göze
alarak vrdikleri mücadeleler; 1071’de Anadolu’ya Orta Asya’dan gelen akıncıların,
Türk ordularının fetih aşkıyla savaşmaları, şehit-gazi olmalarıyla aynıdır. En az ‘850’
yıl sonra bu sefer fetih değil aksine vatanı savunmak için yapılan milli mücadelede
yapılanlarla aynıdır. Ancak, sonunda fetih vardır, zafer vardır. Bu dergâhın cansiperane
katkılarıyla Anadolu’ya, Ankara’ya geçenler tarih yazmışlardır. Bunun yanında,
Türkiye Cumhuriyeti’nin kurulmasından sonra kültürel-sosyal-sanatsal devrimlerin
rüzgarıyla hatta mazideki kültür-sanatımızın Osmanlı kültür ve sanatı olarak görülmesi
nedeniyle ve bundan da kurtulma maksadıyla yapılan karalamalar fırtınalar sonucunda,
evlere, dergâhlara, tekkelere sığınan ve özellikle Özbekler Tekkesi’nde kendini bulan
ifade eden musikimiz ve üstadları bu millî, dîni, manevî mekânı kendilerine bir kale,
sığınacak yuva olarak görmüşlerdir. Böylelikle, ‘Cumhuriyet Öncesi-İstiklal Harbi
sırasında Özbekler Tekkesi’ ve ‘Cumhuriyet Sonrası Özbekler Tekkesi’ olarak iki yüce
amaçlı anlamlı görevi üstlenen bir tekkenin, Özbekler Tekkesi’nin musiki yolculuğunu
değerlendirmeye çalıştık. Halen, İSAR Vakfı’nın korumasında ve yönetiminde
günümüzde zaman zaman musiki toplantıları olmakta, eskiler yad edilmekte, yapılan
Özbek pilavları ve musikiyle hem maddi hem manevi hizmet sürdürülmektedir.

Alfraganus
xalqaro ilmiy jurnali

140

Maxsus son | 1 (12)

(hafız; 1926–1996), Kudsi Efendi (1881–1968), Misbah Erkmenkul (?–2014), ,
Muzaffer Özak (Şeyh, 1916–1985), Münir Nureddin Selçuk (solist-hanende, bestekâr;
1900-1981), Nafiz Uncu Efendi (Üsküdar Mihrimah Sultan -İskele Camii- baş imamı-,
hafız; 1886–1958), Necdet Yaşar (Tanburi, 1930–2017), Necmeddin Özbekkangay
(1902–1971), Yavuz Senemoğlu (1914–1992), Yekta Akıncı (kemani-bestekâr; 1905–
1980), Nezih Uzel (bendirzen, hanende; 1938–2012), Niyazi Sayın (neyzen, doğum:
1927), Sabahattin Volkan (rebabi; 1909–1989), Sadık Özbekkangay (neyzen, doğum:
10 Kasım 1938), Salim Muhammed (Şamlı Hafız), Süleyman Erguner ‘dede’ (neyzen-
bestekâr; 1902–1953), Ulvi Erguner (neyzen; 1924–1974), Kudsi Erguner (neyzen,
doğum: 1952), ‘Torun’ Süleyman Erguner (neyzen-bestekâr, doğum:1957),

Sonuç
Özbekler Tekkesi, Osmanlı’nın son döneminde işgal edilmiş İstanbul’un

Üsküdar’ında yeni kurulacak Türk Devleti’nin Türkiye Cumhuriyeti’nin öncü kuvveti,
kalesi olmuştur. Şeyh Atâ Efendi ve dervişlerinin vatan uğrunda yaptıkları; ölümü göze
alarak vrdikleri mücadeleler; 1071’de Anadolu’ya Orta Asya’dan gelen akıncıların,
Türk ordularının fetih aşkıyla savaşmaları, şehit-gazi olmalarıyla aynıdır. En az ‘850’
yıl sonra bu sefer fetih değil aksine vatanı savunmak için yapılan milli mücadelede
yapılanlarla aynıdır. Ancak, sonunda fetih vardır, zafer vardır. Bu dergâhın cansiperane
katkılarıyla Anadolu’ya, Ankara’ya geçenler tarih yazmışlardır. Bunun yanında,
Türkiye Cumhuriyeti’nin kurulmasından sonra kültürel-sosyal-sanatsal devrimlerin
rüzgarıyla hatta mazideki kültür-sanatımızın Osmanlı kültür ve sanatı olarak görülmesi
nedeniyle ve bundan da kurtulma maksadıyla yapılan karalamalar fırtınalar sonucunda,
evlere, dergâhlara, tekkelere sığınan ve özellikle Özbekler Tekkesi’nde kendini bulan
ifade eden musikimiz ve üstadları bu millî, dîni, manevî mekânı kendilerine bir kale,
sığınacak yuva olarak görmüşlerdir. Böylelikle, ‘Cumhuriyet Öncesi-İstiklal Harbi
sırasında Özbekler Tekkesi’ ve ‘Cumhuriyet Sonrası Özbekler Tekkesi’ olarak iki yüce
amaçlı anlamlı görevi üstlenen bir tekkenin, Özbekler Tekkesi’nin musiki yolculuğunu
değerlendirmeye çalıştık. Halen, İSAR Vakfı’nın korumasında ve yönetiminde
günümüzde zaman zaman musiki toplantıları olmakta, eskiler yad edilmekte, yapılan
Özbek pilavları ve musikiyle hem maddi hem manevi hizmet sürdürülmektedir.



Alfraganus
xalqaro ilmiy jurnali

141

Kaynaklar
ANDİCAN, Ahat (2009). Osmanlı’dan Günümüze Türkiye ve Orta Asya, Doğan Kitap, s. 386-389.
ÇETİNBAŞ, Burak (2007). “İstanbul’da Özbek Tekkeleri Buhara Özbekler Tekkesi ve Haziresi”,

Toplumsal Tarih, no: 159, Mart, s. 73.
DERMAN, M. Uğur (1994). “Edhem Efendi, Hezarfen”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam

Ansiklopedisi, C. 10, 416-417.
ERGUNER, Süleyman (2023). “Özbekler Tekkesi Musiki Mirası”, Sultantepe Özbekler Tekkesi

Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Bir Müessenin Tarihi, editörler: Osman
Sacid Arı, Melih Sâdık Küçüker, İSAR Yayınları, Mayıs, s. 197-235.

ERGUNER, Süleyman. Süleyman Erguner Görsel ve Nota Arşivi
ERYILMAZ, F. Sinem. Sultantepe Özbekler Tekkesi (Tanıtım Kitapçığı). 4-5.
İNCE, Merve Kübra (2023). Millî Mücadelede İstanbul’dan Anadolu’ya Geçiş ve Özbeklerin Rolü,

Sultantepe Özbekler Tekkesi Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Bir Müessenin
Tarihi, editörler: Osman Sacid Arı, Melih Sâdık Küçüker, İSAR
Yayınları, Mayıs, s. 134-135, 137.

ÖVÜÇ, Erkan (2023). “Arşiv Belgeleri Işığında Özbekler Tekkesi Şeyhleri”, Sultantepe Özbekler
Tekkesi, İSAR Yayınları, Mayıs 2023, s. 35, 39.

TANMAN, M. Baha (2007). “Özbekler Tekkesi”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 34,
123-124.

TANMAN, M. Baha (1994). “Özbekler Tekkesi”, Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi, C. 6,
İstanbul, 1994, s.199-202.

UZEL, Nezih (1993). Dersaadetten İstanbul’a, İrfan Yayınları, İstanbul, s. 139.

Maxsus son | 1 (12)


